# **CHURCH WEEKLY**



**May 2019** 

An Ecumenical Publication from THE ALWAYE FELLOWSHIP HOUSE

# Church Weekly



Vol. 73 Issue 5 May 2019

# An Ecumenical Publication from THE ALWAYE FELLOWSHIP HOUSE

73 d Year of Publication

FOUNDER CHIEF EDITOR: Sri. N.M. ABRAHAM

First Published : December 1946

#### EDITORIAL BOARD

KURUVILLA M. GEORGE IRS (Retd) 0484-2603260

(Chief Editor)

Prof. ABRAHAM MATHEW

Prof. M.T. SARAMMA

SANTHOSH OOMMEN

Dr. M.I. PUNNOOSE

Dr. ANNIE DAVID

**GEORGE JOSEPH** 

Dr. GEORGE EIPE

Dr. VARGHESE JOHN

#### ADVISOR

K.V. MAMMEN

#### **CIRCULATION MANAGER**

K.O. ELIAS 0484-2606986, 9446718234

#### DISCLAIMER

The Alwaye Fellowship House is not responsible for the contents of the articles or the genuineness of the advertisements published in the Church Weekly.

Sri K.C. Chacko

Founder of the

Church Weekly

(1946)



## **CHURCH WEEKLY**

C/o The Alwaye Fellowship House Union Christian College P.O. Alwaye - 683 102, Kerala, South India.

Ph: 0484-2605630, 2606986

E-mail: churchweeklyafh@gmail.com

fellowshiphse@gmail.com Chief Editor : mgk.afh@gmail.com

Website

www.alwayefellowshiphouse.com

#### SUBSCRIPTION RATES

Inside India

Single Issue ₹ 10.00 Annual ₹ 100.00 10 years ₹ 900.00 Life (Patron) ₹ 10000.00

Outside India

Annual ₹ 600.00 or 10 USD 10 years ₹ 6000.00 or 100 USD Life (Patron) ₹ 60000.00 or 1000 USD

- Articles, Advertisements and Letters may be sent to the Chief Editor. Photos and matrimonial requests are also welcome. (Full page Rs.1000, Half page Rs.500)
- All correspondence regarding subscription enquiries may be sent to the Circulation Manager.

Read... Subscribe... Recommend...

# മസ്വവചനം

"In nature's economy the currency is not money - it is life."

Vandana Shiva Environmental Activist



## en remonar eg

| 4  | Fellowship News       |                                                                |                                                   |
|----|-----------------------|----------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 5  | മുഖമൊഴി               | ഒഴിഞ്ഞ കല്ലറയിൽ യേശുവിനെ തേടുന്നവർ!!                           |                                                   |
| 7  | ചരിത്രജാലകം           | ലോക തൊഴിലാളി ദിനം വരുമ്പോൾ<br>യേശുവിനെ ഓർക്കുക                 | Adv. Varghese P. Thomas                           |
| 9  | ഉയിർപ്പുദിന ചിന്തകൾ   | കുരിശിലൂടെ ഉയിർത്തെഴുന്നേൽപ്പ്                                 | Fr. C.A. Isaac, Haripad                           |
| 11 | ബൈബിൾ ചിന്തകൾ-79      | ക്രിസ്തുവിന്റെ വഴികൾ                                           | Prof. M.Y. Yohannan                               |
| 13 | കാൽപാടുകൾ - 29        | ഓർത്തഡോക്സ് വിശ്വാസത്തിന്<br>അടിസ്ഥാനമായിരിക്കുന്ന ഘടകങ്ങൾ     | Very Rev. Johny George<br>Cor-Episcopa            |
| 15 | കവർ സ്റ്റോറി          | കേരള നവോത്ഥാനവും ക്രൈസ്തവസഭയും:<br>ഒരോർമ്മപ്പെടുത്തൽ (തുടർച്ച) | Fr. Johnson Punchakonam                           |
| 19 | യുവലോകം - 53          | വിവേകപൂർവമായ സമീപനം –<br>ജീവിതവിജയത്തിനാധാരം                   | Fr. Dr. Thomson Roby                              |
| 21 | നവചിന്തകൾ             | നേടണമെങ്കിൽ ത്വജിക്കണം                                         | Jacob Oommen, Chengannur                          |
| 22 | സ്മരണാഞ്ജലി           | ഡോ. ബാബു പോൾ — കാലഘട്ടത്തിന്റെ സുകൃതം                          | Very Rev. Dr. Jacob<br>Mannaraprayil Cor-Episcopa |
| 23 | Pilgrimage-43         | The Human Horizon: "Mystery and Mastery" (contd.)              | Fr.Dr.K.M. George                                 |
| 25 | Let's listen          | <b>Christianity Should Be Caught</b>                           | Mrs. A. Lukose                                    |
| 27 | Christian Vision - 23 | A Little Act of Kindness                                       | Prof.(Dr.) T.V. Thomas                            |
| 31 | Life Style            | The Parable of the Prodigal Son                                | Dr. Annie David                                   |
| 33 | Reflections           | Defeat is Temporary                                            | Leela Kuruvilla                                   |
| 35 | Last Page             | SHOE SHINE!!                                                   | M.G. Kuruvilla                                    |

#### A WEEKLY PAPER FOR A WEAKLY CHURCH

A Letter from Bishop H. Pakenham Walsh to the Readers of the Church Weekly CHRISTA SISHYA ASHRAM, TADAGAM, Nov. 16

Dear Friends,

All of you know of my great love for, and interest in the Orthodox Syrian Church of Malankara, and that for the last eleven years my wife and I have been closely connected with you, helping in your first mission field outside Travancore, and worshipping in your daily offices and frequent Holy Qurbanas. It was members and friends of our Sangha who conceived the idea and carried out the project of a weekly paper for your Church; and our Sangha will always give all the help it can to make it a success.

This contribution of mine will be in English, but I hope that many of my later ones will be translated into Malayalam; but this one being in English, you will allow me, as a humour loving Irish man, to make a joke, which cannot be translated into any other language.

When I saw the name of the paper, "The Weekly Church Paper", I at once said, it might be called "The Weakly Church Paper" or "The Weakly Paper of a Weakly Church"!

But joke though it is, there is, like most Irish jokes, something valuable in it, which reminds me of a Provost of Trinity College, Dublin, Dr. Mahaffy, long ago speqaking at the 'Oxford Union', and filling his speech with delightful "Irish bulls" as a particular kind of Irish joke is called. The next speaker an English man spoke disparagingly of the Provost's Humour, and burst out with the taunt, "What is the difference between an English bull and an Irish bull"? Whereupon Mahaffy jumped up and said, "The difference between an English bull and an Irish bull is this, that an Irish bull is always **pregnant**."

So this joke is pregnant. None of you will deny that your ancient Church, with all its inherited adornments and treasures, its majestic liturgy, its impressive rituals, its ancient orders, its hoary antiquity, is at present a weakly Church. It is split and divided, and lacking in unity and effective brotherhood; it is not pulling its weight in the great enterprise which the Lord committed to His Church, to advance the Kingdom of God throughout the whole earth; it is not showing such a standard of saintliness, as to attract to it the non-Christians of India.

And our little paper is a weakly paper. Can we do much by means of a little paper, to fight against great forces of evil, to bind the brethren of the Church together in love, to kindle zeal for the uplift of the whole world, and to make men and women glad to sacrifice themselves for the sake of God's Kingdom?

What is this little scroll of paper, that can be torn up by the hand as a weapon against the heavily armed forces of the Evil One? Is it not a weakly paper for a weakly Church? And yet we feel that because we trust it into the hands of Christ the King, because we pray and labour that it may be full of His Spirit, and that it may speak His words of power to those who will hear, it will not be a weakly but a strong paper; that it will "strengthen the weak hands, and confirm the feeble knees, and will say to them that are of a fearful heart, 'BE STRONG, FEAR NOT'. (Isaiah 35:3,4)

Yours in His Service, Sd. H. Pakenham Walsh മുഖമൊഴ്ച്...

# ഒഴിഞ്ഞ കല്ലറയിൽ യേശുവിനെ തേടുന്നവർ!!

എറണാകുളത്ത്, ഇടപ്പള്ളി-വൈറ്റില ബൈപ്പാസിന്റെ പാലാരിവട്ടം ഭാഗത്തുള്ള മേൽപ്പാലത്തിൽ വിള്ളൽ! പണിയിൽ അഴിമതി!! പണികഴിഞ്ഞ് വർഷങ്ങൾക്കു ശേഷ മുള്ള സുപ്രധാന കണ്ടുപിടുത്തം!

"കള്ളവുമില്ല; ചതിയുമില്ല" എന്നു പാടിപ്പതിഞ്ഞ ഈ നാട്ടിൽ അഴിമതിയോ? എല്ലാ വരും ഒരുമിച്ച് ഞെട്ടി... ഇതൊക്കെ കണ്ടുപിടിക്കുവാൻ എൻജിനീയറിംഗിൽ ഡിഗ്രിയൊന്നും വേണ്ടാ..... ചുമ്മാ അതിലെയൊന്നു യാത്ര ചെയ്താൽ മതി; പക്ഷേ വിദ ഗ്ദ്ധർക്കു കൂടുതൽ സമയം വേണം... അതാണല്ലോ ശാസ്ത്രീയപഠനം! ഇനി അമ്പേ ഷണ പരമ്പര തുടങ്ങുകയാണ്..... പാലത്തെക്കുറിച്ചുള്ള പഠനത്തേക്കാൾ, ആരെ പ്രതി യാക്കണം.... ആരെ രക്ഷിക്കണം എന്ന ഗവേഷണത്തിനാണ് കൂടുതൽ സാദ്ധ്യത! പാലം പണിക്കു ചെലവായ തുക തെറ്റുചെയ്തവരുടെ കൈയിൽ നിന്നും ഭാഗികമായെങ്കിലും ഈടാക്കാനുള്ള നിയമവ്യവസ്ഥ നടപ്പിലാകാത്തിടത്തോളം കാലം നൂറുശതമാനം സാക്ഷരത തിങ്ങിനിൽക്കുന്ന നമ്മുടെ നാട്ടിൽ നിന്നും കള്ളവും ചതിയും വഴിമാറുകയില്ല. തെരുവോരത്ത് നിരത്തിനിർത്തി കുറ്റവാളികളെ ചാട്ടവാറിനടിക്കുന്ന രീതി നമുക്കില്ലല്ലോ!

അഴിമതിയുടെ താരാട്ടുകേട്ടുറങ്ങുന്ന തമിഴ്നാട്ടിൽ പോലും അഴിമതിക്ക് ഒരന്തസ്സു ണ്ട്; കാരണം, "അഴിമതിയുടെ വികസനമെന്നല്ല, വികസനത്തിലൂടെ അഴിമതി" എന്ന താണ് അവിടുത്തെ അടിസ്ഥാന മുദ്രാവാക്യം! കാലചക്രത്തിരിവിൽ നാം ആട്ടിപ്പായിച്ച വിദേശികൾ നിർമ്മിച്ച ആലുവാ മാർത്താണ്ഡവർമ്മ പാലവും തേവര വെണ്ടുരുത്തി പാലവുമൊക്കെ ഇന്നും ഉപയോഗത്തിലിരിക്കുന്നു; അത്ര ദൂരേക്കു പോകുവാൻ മടിയാ ണെങ്കിൽ മെട്രോമാൻ ശ്രീ. ഇ. ശ്രീധരന്റെ നേതൃത്വത്തിൽ ബജറ്റു തുകയുടെ പകുതി ചെലവാക്കി നിർമ്മിച്ച വടുതല മേൽപ്പാലം നോക്കിയാലും മതി. അഴിമതിക്കാരായ വ്യക്തി കളെ ഈ പാലത്തിൽ പ്രദർശന വസ്തുക്കളായി വെച്ചാൽപോലും ആരും പാഠം പഠി ക്കില്ല; കാരണം, അഴിമതിക്കാർ വെറും വെള്ള തേച്ച ശവക്കല്ലറകളാണ്!

ശവക്കല്ലറകളെക്കുറിച്ച് പറഞ്ഞപ്പോഴാണ് ദേവാലയങ്ങളെക്കുറിച്ചോർത്തത്. ഇന്ന് ദേവാലയങ്ങളിൽ പലതും "ഒഴിഞ്ഞ കല്ലറകൾ" ആണ്– അവിടെ ദൈവം വസിക്കുന്നി ല്ല! അവിടെ ആധിപത്യം നടത്തുന്നത് കുറെ വെള്ളതേച്ച ശവക്കല്ലറകളും! പുരോഹിത ന്മാരും നേതാക്കന്മാരും ഇന്നു മെഗാസ്റ്റാറുകളുമായി മാറിയിരിക്കുന്നു! 'ഹൂത്തോമ്മായും' 'പ്രോമിയോനും' 'മരണപ്രാർത്ഥന'യുമൊക്കെ താളനിബദ്ധമായി ചൊല്ലി, ഉപജാപകവൃ ന്ദങ്ങളെക്കൊണ്ട് വാട്സാപ്പിലും ഫേസ്ബുക്കിലും അവതരിപ്പിച്ച്, റേറ്റിംഗ് തേടുന്നവരും ഒഴിഞ്ഞ കല്ലറകൾ തന്നെ! ദൈവം എവിടെയോ ഉറങ്ങിക്കിടക്കുകയാണെന്നു കരുതി, നാലഞ്ചു കിലോമീറ്റർ ചുറ്റളവിലെവിടെയെങ്കിലും ദൈവമുണ്ടെങ്കിൽ കേൾക്കട്ടെ എന്ന

വിചാരത്തിൽ, നാടെങ്ങും ഉച്ചഭാഷിണി സ്ഥാപിച്ച്, ആരാധനകൊണ്ട് ശബ്ദമലിനീക രണം നടത്തുന്നവർ ദൈവം തങ്ങളുടെ ദൈവാലയത്തിൽ ഇല്ല എന്നുറക്കെ പ്രഖ്യാപി ക്കുകയാണ്. ആരാധനയുടെ ശബ്ദം ദൈവാലയത്തിന്റെ മതിൽക്കെട്ടിനുള്ളിൽ നിൽക്കേ ണ്ടതാണ്; അത് നാട്ടുകാർക്കുള്ള കലാപരിപാടിയല്ല.

പ്രശ്നങ്ങളാൽ നട്ടം തിരിയുന്ന മനുഷ്യർ ഒരാശ്വാസത്തിനാണു ദേവാലയങ്ങളിലേക്കു വരുന്നത്. പക്ഷേ അവിടുത്തെ പ്രധാന പരിപാടി പണപ്പിരിവാണ്. ഇത് പ്രധാനമായും ആരാധനാസൗകര്യങ്ങൾ വർദ്ധിപ്പിക്കുന്നതിനോ സാധുസംരക്ഷണത്തിനോ അല്ല, ഭരിക്കുന്നവരുടെ ആഡംബരങ്ങൾക്കു വേണ്ടിയാണ് എന്ന ചിന്ത ദിവസേന പ്രബലപ്പെട്ടുവ രുന്നു. അതിനുവേണ്ടി മതജീവിതത്തെ വിശ്വാസത്തിൽ നിന്ന് ആചാരങ്ങളിലേക്കും ആചാരങ്ങളുടെ മറവിൽ ചൂഷണങ്ങളിലേക്കും വഴിതിരിച്ചു വിടുകയാണ് ചെയ്യുന്നത്. എല്ലാ ദൈവാലയങ്ങളും മോശമാണെന്നല്ല, നല്ല ദൈവങ്ങളോടുള്ള പൂർണ്ണ ബഹുമാനത്തോടെ, തെറ്റായ ദിശയിൽ ചരിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്ന ദൈവാലയങ്ങളെക്കുറിച്ചാണ് ഇവിടെ സൂചി പ്പിക്കുന്നത്.

വിളിച്ചാൽ വിളിപ്പുറത്തു വരുന്ന ദൈവം... "ഇറങ്ങിവാ" എന്നലറിവിളിച്ചാൽ പേടി ച്ചിറങ്ങി വന്ന് രോഗശാന്തി നൽകുന്ന ദൈവം... കോടികൾ വിലമതിക്കുന്ന കൊട്ടാര ങ്ങളും വാഹനങ്ങളും നൽകി ചില ദൈവദാസന്മാരെ മാത്രം അനുഗ്രഹിക്കുന്ന ദൈവം.... ഇതാണോ നാം ഒഴിഞ്ഞ കല്ലറയിൽ തേടുന്നത്? വേണ്ടാ... ദൈവം അവിടെ നിന്നു പോയിക്കഴിഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഉയിർത്തെഴുന്നേറ്റ ക്രിസ്തു അതാ പുറകിൽ ഒരു തോട്ടക്കാ രന്റെ രൂപത്തിൽ നിൽക്കുന്നു.... ദൈവത്തിന്റെ വാക്കുകൾ വിശ്വസിച്ച് ഉയിർപ്പിനായി കാത്തിരുന്ന മറിയയ്ക്ക് യേശുവിനെ കാണുവാൻ സാധിച്ചു.... എല്ലാം മറന്ന് പഴയ തൊഴി ലിലേക്കു മടങ്ങിയ ശിഷ്യന്മാർക്ക് അതു സാധിച്ചില്ല! മറിയ ഒരു പ്രതീകമാണ്— ദൈവത്തിൽ വിശ്വസിക്കുന്നവരുടെ പ്രതീകം! കർത്തൃശിഷ്യന്മാരും പ്രതീകമാണ്... എല്ലാം കണ്ടിട്ടും അറിഞ്ഞിട്ടും പിന്തിരിയുന്നവരുടെ പ്രതീകം!... മറിയ വന്നു ശിഷ്യന്മാരോടു പറഞ്ഞപ്പോൾ അവർ 'അലേർട്ട്' ആയി. ഇന്നു നമുക്കും ഒരു 'അലേർട്ട്' ആവശ്യമാണ്... നമ്മിൽ ഉറങ്ങിക്കിടക്കുന്ന ഭക്തിയെയും വിശ്വാസത്തെയും തട്ടിയുണർത്തുവാൻ ഒരു 'അനുഭവം' വേണ്ടിയിരിക്കുന്നു. നാം ഉണർന്ന് എങ്ങനെ പ്രതികരിക്കുന്നു എന്നതാണ് പ്രധാനം.

ഈ ലക്കം നിങ്ങളുടെ കൈകളിൽ എത്തുമ്പോഴേക്കും ഭാരതമഹാരാജ്യത്തെ 17-ാം ലോക്സഭാ തിരഞ്ഞെടുപ്പിന്റെ ഫലം പുറത്തുവന്നിരിക്കും. ആലോചിക്കുക: ഒഴിഞ്ഞ കല്ലറയിലാണോ നിങ്ങൾ ആശ്രയം തേടിയത്?... നിങ്ങൾ ആരാധനയ്ക്കായി ദേവാലയ ത്തിലേക്ക് (മതമേതുമാവട്ടെ) പോകുമ്പോൾ ആലോചിക്കുക: ഒഴിഞ്ഞ കല്ലറയിലേ ക്കാണോ നിങ്ങളുടെ യാത്ര? നിറഞ്ഞ ദൈവാലയത്തിൽ ബാലനായ യേശുവിനെ തേടിയെത്തി, കണ്ടുപിടിച്ച്, തന്റെ കൂടെ കൂട്ടിക്കൊണ്ട് ഭവനത്തിലേക്കു പോയ മാതാ വായ മറിയാമിനെ ഓർമ്മിക്കുക. കല്ലറ മരണത്തിന്റെ പ്രതീകമാണ്; ഉയിർപ്പ് ജീവന്റെയും! പ്രവൃത്തി ജീവന്റെ ലക്ഷണമാണ്; അത് സൽപ്രവൃത്തിയാകട്ടെ!

ചരിത്രജാലകം

അഡ്വ. വർഗീസ് പി. തോമസ്

# ലോക തൊഴിലാളി ദിനം വരുമ്പോൾ യേശുവിനെ ഓർക്കുക



"അദ്ധാനിക്കുന്നവരും ഭാരം ചുമക്കുന്നവരും ആയുളേളാരേ, എന്റെ അടുക്കൽ വരുവിൻ; ഞാൻ നിങ്ങളെ ആശ്വസിപ്പിക്കും"

മെയ് ഒന്നാം തീയതി ലോക തൊഴിലാളി ദിന മായി ആചരിക്കപ്പെടുന്നു. വാർത്തകളിലും ലേഖന ങ്ങളിലും വർഷങ്ങളായി മുഴങ്ങുന്ന ആശയം "സർവ്വമാജ്യ തൊഴിലാളികളേ, സംഘടിക്കുവിൻ... നഷ്ടപ്പെടുവാൻ വിലങ്ങുകൾ, കിട്ടാനുള്ളതു പുതി യൊരു ലോകം". കമ്മ്യൂണിസ്റ്റ് മാനിഫെസ്റ്റോയ്ക്കും, ദാസ് കാപ്പിറ്റലിനും ജന്മം നൽകിയ മാർക്സും ഏംഗൽസും ആണ് ഈ ആശയത്തിന് രൂപം നൽകി യത്. ലോകത്തിന് അവർ ഒരു പുതിയ തൊഴിൽ സംസ്കാരം നൽകിയെന്ന് പരക്കെ വിശ്വസിക്കപ്പെടുന്നു.

വാസ്തവത്തിൽ നീതിയുക്തവും ഉദാത്തവുമായ തൊഴിൽ സംസ്കാരം കർത്താവായ യേശുക്രിസ്തു വാണ് ഈ ലോകത്തിനു നൽകിയതെന്ന് ആരും വിസ്മരിക്കരുത്. "അദ്ധാനിക്കുന്നവരും ഭാരം ചുമ ക്കുന്നവരും ആയുള്ളോരേ എന്റെ അടുക്കൽ വരു വിൻ; ഞാൻ നിങ്ങളെ ആശ്വസിപ്പിക്കും" എന്നും, "എന്റെ നുകം മൃദുവും എന്റെ ചുമട് ലഘുവുമാ കുന്നു" എന്നും (മത്തായി 11: 28-30), മാലോകരെല്ലാ വരോടും രണ്ടായിരം വർഷങ്ങൾക്കു മുൻപ് അരുളി ച്ചെയ്ത യേശുനാഥന്റെ വചനത്തിലെ ആശയം പ്രത്യാശ നൽകുന്ന പുതിയൊരു ലോകത്തെ അല്ലേ കാണിച്ചു തന്നത്? ഇതിൽ ആത്മീയതയും ഭൗതിക തയും അടങ്ങിയിരിക്കുന്നു. ഈ ആശയത്തിലെ 'അദ്ധാനം' മൂദുവും പ്രതിഫലം സർവ്വ ആവശ്യ ങ്ങളും നിറവേറ്റുന്നവയുമാണ്. കമ്മ്യൂണിസ്റ്റ് തിയറി യിലെ അന്തിമ ലക്ഷ്യമായ 'വർഗ്ഗരഹിത സമൂഹം' 'എല്ലാം പൊതു വക എന്നെണ്ണി' എന്ന് അപ്പൊസ്തല പ്രവൃത്തി 2:45-46 ൽ കാണുന്ന സാമൂഹ്യപരി വർത്തനം എന്ന ആശയത്തിൽ നിന്ന് ഉത്ഭവിച്ചതല്ലേ? ദൈവരാജ്യത്തെപ്പറ്റിയുള്ള കർത്താവിന്റെ പഠിപ്പിക്ക ലുകളെ പകർത്തി വേറൊരു രൂപവും ഭാവവും കൊടു ത്താൽ ഒളിഞ്ഞിരിക്കുന്ന സത്യം പുറത്താകില്ലെന്ന് ആർക്കു പറയുവാൻ സാധിക്കും?

കർത്താവായ യേശുക്രിസ്തു സാധാരണ മനു ഷ്യനു മനസ്സിലാക്കുവാൻ ഉതകും വിധം പലവിധ ഉപമകളും ദൃഷ്ടാന്തങ്ങളും പരസ്യശുശ്രൂഷാ കാലത്തു നൽകിയിരുന്നു. തൊഴിലിനെപ്പറ്റിയും അദ്ധാനത്തെപ്പറിയും പറയുന്നിടത്ത് കൃഷിക്കാർ, മുക്കുവന്മാർ, വ്യാപാരം ചെയ്യുന്നവർ, ചുങ്കക്കാർ, സാധാരണ തൊഴിലാളികൾ എന്നീ വിഭാഗങ്ങളെ ഉൾപ്പെടുത്തിയാണ് വിവരണങ്ങൾ നൽകിയിട്ടുള്ളത്. ഓരോരുത്തരുടെയും പരിശ്രമശീലം എന്ന ഗുണവി ശേഷം കർത്താവ് ശ്ലാഘിക്കുകയും ഉയർത്തിക്കാട്ടു കയും ചെയ്തു. അനേകം ഉദാഹരണങ്ങൾ വേറെ ഉള്ളത് വിസ്താരഭയത്താൽ കുറിക്കുന്നില്ല.

പഴയനിയമ ചരിത്രം പരിശോധനയ്ക്കു വിധേ യമാക്കിയാൽ മാത്രമേ തൊഴിൽ സംസ്കാരത്തിനു വ്യക്തത വരുകയുള്ളൂ. യഹോവയായ ദൈവം മനു ഷ്യനെ സൃഷ്ടിച്ചിട്ട് തോട്ടത്തിൽ വേല ചെയ്യുന്ന തിനും അതിനെ സംരക്ഷിക്കുന്നതിനുമാണ് നിയോ ഗിച്ചത്. മനുഷ്യന്റെ വീഴ്ചയ്ക്കു ശേഷമാണ് അവൻ തനിക്കുവേണ്ടിത്തന്നെ അദ്ധാനിക്കേണ്ടി വന്നത്. അത്യുന്നതനായ ദൈവം നൽകുന്ന അദ്ധാന ത്തെയോ തൊഴിലിനെയോ, അത് എത്ര കഠിനമായാൽ തന്നെയും, മനുഷ്യൻ വെറുക്കരുത്.

ആറു ദിവസം സൃഷ്ടികർമ്മം നടത്തിയിട്ട് ഏഴാം ദിവസം ദൈവം വിശ്രമിച്ചു എന്ന് ഉൽപ്പത്തി പുസ്ത കത്തിൽ പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. ഇതിന്റെ തുടർച്ചയെ ന്നോണം, ന്യായ പ്രമാണം അനു സ രിച്ചും (ആവർത്തനം 5:13) ഏഴാം ദിവസം സ്വസ്ഥമായിരി ക്കണം എന്നു പറഞ്ഞിരിക്കുന്നു. വേലയ്ക്ക് അതിൽ തന്നെ പരമപ്രാധാന്യം നൽകാതെ, വിശ്രമത്തിന്റെ ആവശ്യവും ദൈവത്തോടുള്ള ബന്ധവും കണക്കി ലെടുത്ത്, വേലയെ കടിഞ്ഞാണിട്ട്, ശാബത് കൽപ നമൂലം വിശ്രമം നിയമവിധേയമാക്കുകയായിരുന്നു. ജോലി ചെയ്യുന്നവൻ കൂലിക്ക് അർഹൻ ആകുന്നു. അന്നന്നുള്ള കൂലി ഒരു അംശം പോലും പിടിക്കാതെ കൊടുത്തിരിക്കണമെന്നും ആവർത്തന പുസ്തക ത്തിൽ വ്യക്തമാക്കിയിട്ടുണ്ട്. "നിന്റെ കൂലിക്കാരനെ നീ പീഡിപ്പിക്കരുത്. അവന്റെ കൂലി അന്നന്നേക്ക് കൊടുക്കണം. സൂര്യൻ അതിന്റെ മേൽ അസ്തമിക്കരുത്. അവൻ ദരിദ്രനും അതിനുവേണ്ടി ആശിച്ചുകൊണ്ടിരിക്കുന്നവനുമല്ലോ. അവൻ നിനക്ക് വിരോധമായിയഹോവയോട് നില വി ളി ക്കു വാനും അതു നിനക്ക് പാപമായിത്തീരുവാനും ഇടവരരുത്." (ആവർത്തനം 24:14–15)

യഹോയാക്കീം യിസ്രയേലിൽ രാജാവായിരുന്ന പ്പോൾ ആറുവിധ കാരണങ്ങളാൽ ശാപമേറ്റു. അതിൽ ഒന്ന് കൂട്ടൂകാരനെക്കൊണ്ട് വേല ചെയ്യിച്ചു എന്നും, മറ്റൊന്ന് കൂലി പിടിച്ചുവച്ചിരുന്നു എന്നുമാണ്. (യിരെമ്യാവ് 22:13). അദ്ധാനിക്കാതിരിക്കുന്നവരെയും വേദപുസ്തകത്തിൽ അധിക്ഷേപിക്കുക മാത്രമല്ല, വാക്കുകളാൽ ഭർത്സിക്കുകകൂടി ചെയ്തിരിക്കുന്നു. "വേലയിൽ മടിയനായവൻ മുടിയന്റെ സഹോദരൻ" എന്ന് സദൃശവാക്യം 18:9-ൽ കാണുന്നു.

കർത്താവായ യേശുക്രിസ്തു ലോകത്തിനു നൽകിയ തൊഴിൽ സംസ്കാരമാണല്ലോ പ്രതിപാദ്യ വിഷയം. യേശു കൈത്തൊഴിൽ അഭ്യസിച്ചു വളർന്ന വനാണ്. അങ്ങനെയുള്ള ഒരു കുടുംബത്തിൽ ജനി ച്ചതിനാൽ തന്റെ വളർത്തുപിതാവായ ജോസഫിന്റെ തൊഴിലിന്റെ മാഹാത്മ്യം അദ്ദേഹം ദർശിച്ചിരുന്നു. പക്ഷേ യഹുദന്മാർ "ഇവൻ തച്ചന്റെ മകനല്ലയോ" എന്നു പരിഹസിച്ചു. യേശു ലോകത്തിന്റെ തച്ചനാണെന്ന സത്യം അവർ തിരിച്ചറിഞ്ഞില്ല.

തൊഴിൽ ചെയ്യുന്നവരോടും അദ്ധാനിക്കുന്നവ രോടും യേശുവിനു സഹതാപവും വാത്സല്യവും ഉണ്ടായിരുന്നു എന്നതിന് അനേകം ഉദാഹരണങ്ങളു ണ്ട്. അതിൽ ഒന്നായ മുന്തിരിത്തോട്ടത്തിലെ വേല ക്കാരുടെ ഉപമയിൽ (മത്തായി: 20) മൂന്നാം മണി നേരത്തും ആറാം മണി നേരത്തും ഒൻപതാം മണി നേരത്തും പതിനൊന്നാം മണി നേരത്തും എത്തി ജോലി ചെയ്തവർക്ക് ഒരുപോലെ കൂലി കൊടുത്ത തായി പറയുന്നു. ആദ്യം വന്നവരെ കൂലി പറഞ്ഞ് ജോലിക്കു നിയോഗിക്കുന്നു. മറ്റുള്ളവർ രാവിലെ മുതൽ പതിനൊന്നാം മണി നേരം വരെ ജോലി കിട്ടാതെ നിന്നവരാണ്. അവരെയും ജോലിക്ക് നിയോ ഗിക്കുന്നു. ഉടമ്പടിയിലെ വ്യവസ്ഥ അനുസരിച്ചു ജോലി ചെയ്തവർക്കെല്ലാം ഒരു ദിനാർ വെച്ചു നൽകുന്നു. പറഞ്ഞൊത്തവർക്കും പിന്നാലെ വന്ന വർക്കും കൊടുത്ത കൂലി ന്യായമായതും ഉടമസ്ഥന്റെ അധികാര സീമയിൽ പെട്ടതുമാണ്. ഉപമ പറയുന്ന കാലത്ത്, ഒരു ദിനാർ പണം ഒരു കുടുംബത്തെ ഒരു ദിവസം പോറ്റുന്നതിനു മതിയായതായിരുന്നു. തങ്ങളുടെ കുടുംബത്തെ പോറ്റുന്നതിനു തയ്യാറായി വന്നവർക്ക് ന്യായമായ കൂലി കൊടുത്തു വിട്ട തിൽക്കൂടി ധനം പൊതുവക എന്നെണ്ണി ആവശ്യക്കാരുടെ ആവശ്യം നിറവേറ്റുവാൻ നമ്മെ പഠിപ്പി ക്കുകയാണ്.

തൊഴിൽ ചെയ്യുന്നവർക്ക് ഉപജീവനത്തിന് ന്യായ മായതു ചെയ്യുവാൻ തൊഴിലുടമകൾ കടപ്പെട്ടവരാ ണെന്ന് ഈ ഉപമ നമ്മെ പഠിപ്പിക്കുന്നു. ഇന്നു പല സംരംഭങ്ങളും തുടങ്ങുമ്പോൾത്തന്നെ തൊഴിൽ ലഭി ക്കുന്നതിനു വേണ്ടി സമരം ചെയ്യുന്നതു കാണാറു ണ്ട്. തൊഴിൽ ചെയ്യാതെ അലസരായി നടക്കുന്ന വരുണ്ട്. ഇവർ മടിയന്മാരും ശാപഗ്രസ്തരുമാണ് എന്ന് താലന്തുകളുടെ ഉപമയിൽ യേശു എടുത്തുപറയു ന്നുണ്ട്. ഒരു പക്ഷേ ആധുനിക യുഗത്തിൽ, പ്രത്യേ കിച്ച് "ദൈവത്തിന്റെ സ്വന്തം നാടായ" നമ്മുടെ സംസ്ഥാനത്ത് ആയിരിക്കും ഭൂതപ്പണം ഈടാക്കു വാൻ ചില തൊഴിൽ സംഘടനകൾ ആദ്യമായി തുട ങ്ങിയത്. അദ്ധാനിക്കുവാനുള്ള കായികബലമാകുന്ന താലന്ത് ഉപയോഗിക്കാതെ കൗശലത്തിൽ ജീവിക്കു ന്നവനെ ദുഷ്ടനും മടിയനുമായി ദൈവം കാണുന്നു. ഈ തൊഴിൽ സംസ്കാരം സമൂഹ നന്മയ്ക്ക് ഉതകു ന്നതല്ല. മറിച്ച്, പാപവും ശാപവുമാണ്.

യേശുക്രിസ്തു നമുക്കു കാട്ടിത്തന്ന തൊഴിൽ സംസ്ക്കാരത്തിലെ അദ്ധാനം ലഘുവും, അതിനു ലഭിക്കുന്ന പ്രതിഫലം അവനവന്റെ ആവശ്യങ്ങൾ നിറവേറ്റുന്നവയും, മൂല്യം അളവില്ലാത്തതുമാണ്. പ്രിയമുള്ളവരെ, കൊയ്ത്തോ ധാരാളം; എന്നാൽ വേലക്കാരോ ചുരുക്കം. വിളിച്ചവന്റെ വയലിൽ ജോലി ചെയ്വാൻ നാം മെനക്കെട്ട് നിൽക്കേണ്ട ആവശ്യം വരികയില്ല. നീ തയ്യാറാണോ? എങ്കിൽ ഇപ്പോൾ സമ്മ തിക്ക! ഇതാണ് കർത്താവായ യേശുക്രിസ്തുവിന്റെ ഉമിർപ്പുദിന ചിന്തകൾ ഫാ. സി.എ.ഐസക്ക്, ഹരിപ്പാട്

# കുരിശിലുടെ ഉയിർത്തെഴുന്നേൽപ്പ്

ഉയിർത്തെഴുന്നേൽക്കുവാൻ കർത്താവു സ്വീക രിച്ച വഴിയാണ് കുരിശ്. ശാരീരികമായ മഹാ ത്ഭുതം എന്ന നിലയിൽ കർത്താവിനു മാത്രം സാദ്ധ്യമാകുന്ന, ലോകചരിത്രത്തിൽ ഒരിക്കലായി മാത്രം സംഭവിച്ച, അദ്വിതീയ സംഭവമാണ് ഉയിർത്തെഴുന്നേൽപ്പ്. അതിന് സമാനതകളില്ല, താരതമ്യവുമില്ല. എന്നാൽ ഓരോ വ്യക്തിയുടെ ജീവിതത്തിലും സമഗ്രമായ രൂപാന്തരത്തോടു കൂടിയ ഉയിർത്തെഴുന്നേൽപ്പു സാദ്ധ്യമാണ് എന്ന് കർത്താവിന്റെ ഉയിർത്തെഴുന്നേൽപ്പ് നമ്മെ പഠി പ്പിക്കുന്നു. കടുത്ത പ്രതിസന്ധികളിൽ നിന്നും, മാരക രോഗങ്ങളുടെ പിടിയിൽ നിന്നും, എഴു ന്നേൽക്കുവാൻ സാദ്ധ്യമാകാത്തവിധം തകർന്ന ടിഞ്ഞ നിരാശാപൂർണ്ണമായ ജീവിതസാഹചര്യങ്ങ ളിൽ നിന്നും, അതിനെയെല്ലാം തോൽപ്പിച്ച് എഴു ന്നേൽക്കുക, പുത്തൻ ഉണർവ് ജീവിതത്തിൽ നില നിർത്തുക, എന്നിവയെല്ലാം കർത്താവിന്റെ ഉയിർപ്പ് നമുക്ക് നൽകുന്ന ആത്മീയ സന്ദേശമാണ്. ശരീര ത്തിന്റെ താല്പര്യങ്ങളും ലോകത്തിന്റെ മോഹ ങ്ങളും നിഗ്രഹിച്ച്, പാപത്തെ നിരന്തരം കീഴ്പ്പെ ടുത്തി, ശരീരത്തെ വിസ്മരിച്ച് കഴിയുമ്പോൾ നാം തേജസ്കരിക്കപ്പെട്ട ശരീരധാരികളായി ഉയിർപ്പിന്റെ അവസ്ഥയിലായിത്തീരും. ഈ അവസ്ഥയിലെത്തു ന്നതിന്റെ വഴിയായിട്ടാണ് കർത്താവ് കുരിശിനെ ഉയർത്തിക്കാണിക്കുന്നത്. ഉയിർപ്പിന്റെ അവസ്ഥയി ലേക്കുള്ള വളർച്ച ഓരോ ദിവസവും സാദ്ധ്യമാക ണം. അതുകൊണ്ടാണ് "എന്നെ അനുഗമിക്കുവാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നവൻ നാൾതോറും തന്റെ കുരിശ് എടുത്ത് എന്നെ അനുഗമിക്കട്ടെ" എന്ന് കർത്താവ് പറഞ്ഞിരിക്കുന്നത്.

ലോകത്തിന്റെ കാഴ്ചപ്പാടുകൾക്ക് വിപരീത മായ കാഴ്ചപ്പാടുകളിലൂടെ ജീവിതത്തെ നോക്കി ക്കാണുവാൻ കഴിയുന്നവർക്ക് മാത്രമേ കുരിശിന്റെ അർത്ഥം മനസ്സിലാക്കുവാൻ കഴിയുകയുള്ളൂ. ഉന്നത സമ്പാദ്യങ്ങളും, അധികാര പദവികളും, സ്വാധീനശക്തിയും ഉറപ്പിച്ച് ഔന്നത്യത്തിന്റെ മേഖലകൾ കീഴ്പ്പെടുത്തി മുന്നേറുന്ന സമൂഹ ത്തോട്, കഷ്ടതയുടെ മാർഗ്ഗത്തിലൂടെ വിജയം നേടുവാൻ കർത്താവ് ആവശ്യപ്പെടുന്നു. നിതൃജീ വൻ അവകാശമാക്കുവാൻ എന്തു ചെയ്യണം എന്ന് ആവശ്യപ്പെട്ടു വരുന്ന യുവാവിനോട് ഇനി നിനക്ക് ഒരു കുറവുണ്ട് എന്ന് കർത്താവ് പറയുന്നു. ആ കുറവ് പരിഹരിക്കുവാൻ അവനുള്ളതെല്ലാം വിറ്റ് ദരിദ്രർക്ക് കൊടുക്കുവാൻ അഥവാ അവന്റെ കൈയ്യിലുള്ളത് ഉപേക്ഷിക്കുവാൻ കർത്താവ് ആവ ശ്യപ്പെടുന്നു. സാധാരണ നിലയിൽ ഒരു കുറവു പരിഹരിക്കുവാൻ നാം എന്തെങ്കിലുംകൂടി നേടി യെടുക്കുകയാണ് ചെയ്യാറുള്ളത്. എന്നാൽ ഇവിടെ കുറവ് നികത്തുവാൻ ഇനിയും നഷ്ടപ്പെടുത്തണം എന്നാവശ്യപ്പെടുന്നു. ലോകദൃഷ്ടിയിലെ വൈരു ദ്ധ്യങ്ങളാണ് ദൈവദൃഷ്ടിയിലെ യാഥാർത്ഥ്യങ്ങൾ.

തന്നെത്താൻ താഴ്ത്തുന്നവൻ ഉയർത്തപ്പെടും എന്ന് പഠിപ്പിക്കുമ്പോഴും ഉയർത്തപ്പെടുവാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നവർ താഴുവാൻ ആവശ്യപ്പെടുക യാണ് കർത്താവു ചെയ്യുന്നത്. സ്വന്തം വാദം ശരി യാക്കുവാൻ കടുത്ത വാക്കുതർക്കങ്ങളിലേർപ്പെടു ന്നവരും, ലോകസമ്പാദ്യങ്ങൾക്കുവേണ്ടി നിരന്തരം ഓടുന്നവരും, അധികാരത്തിനുവേണ്ടിയുള്ള വടം വലികൾ നടത്തുന്നവരും, സ്വന്തം കാര്യസാധ്യ ത്തിനായി ഏതു കൊടുംക്രൂരതയും മനഃസാക്ഷി ക്കുന്ന ഈ ലോകത്തിൽ കർത്താവിന്റെ ഉപദേശം വറചട്ടിയിൽ വീഴുന്ന വെള്ളംപോലെ തൽക്ഷണം കരിഞ്ഞുണങ്ങുകയാണ്. തന്നെയുമല്ല, താഴ്ചയു ടെയും വിനയത്തിന്റെയും നീതിയുടെയും സത്യ നിർദ്ദയം ചവുട്ടിത്താഴ്ത്തപ്പെടുന്ന ഈ ലോക ത്തിൽ കർത്താവിന്റെ ഉപദേശം വിപരീതമായി കേൾക്കപ്പെടുകയും പലപ്പോഴും തിരസ്കരിക്കപ്പെ ടുകയും ചെയ്യുന്നു.

നിങ്ങളിൽ ഒന്നാമൻ ആകുവാൻ ആഗ്രഹിക്കു ന്നവൻ നിങ്ങളുടെ ശുശ്രൂഷക്കാരൻ ആയിരിക്കട്ടെ എന്ന് കർത്താവു പറയുന്നിടത്തും ഈ തത്വം ശ്രദ്ധേയമാണ്. ശുശ്രൂഷക്കാരൻ അഥവാ വേലക്കാ രൻ സമൂഹത്തിന്റെ മുഖ്യധാരകളിൽ നിന്നകന്ന് അവഗണനയുടെയും തള്ളപ്പെടലിന്റെയും അനു ഭവത്തിലൂടെ യാത്ര ചെയ്യേണ്ടിവരുന്നവനാണ്. അപ്രകാരമുള്ള ഈ ലോകത്തിൽ "വേലക്കാരനി ലൂടെ യജമാനനിലേക്കെത്തുന്ന" സാഹസിക യാത്രയ്ക്ക് കർത്താവ് ആഹ്വാനം ചെയ്യുന്നു. ഇവി ടെയെല്ലാം ലോകത്തിന്റെ മാനദണ്ഡങ്ങളെ കർത്താവു വെല്ലുവിളിക്കുകയാണ്.

കുരിശിലൂടെ ഉയിർത്തെഴുന്നേൽപ്പ് എന്ന ആശയം മുകളിൽ വിവരിച്ച പശ്ചാത്തലത്തിലൂടെ ചിന്തിക്കുമ്പോൾ കൂടുതൽ വ്യക്തമാകും. കുരി ശിന്റെ വേദന സ്വന്തം ജീവിതത്തിൽ ഏറ്റുവാങ്ങു വാൻ തയ്യാറാകുമ്പോൾ മാത്രമേ ഉയർപ്പിന്റെ വിസ്മയകരമായ ആനന്ദം ജീവിതത്തിൽ അനുഭ വിക്കുവാൻ കഴിയുകയുള്ളൂ. അതുകൊണ്ടാണ് പ: പൗലോസ് ശ്ലീഹാ പറയുന്നത്, "യേശുവിന്റെ ജീവൻ ഞങ്ങളുടെ മർതൃശരീരത്തിൽ വെളിപ്പെ ടേണ്ടതിന് യേശുവിന്റെ മരണം ഞങ്ങൾ എപ്പോഴും ശരീരത്തിൽ വഹിക്കുന്നു" എന്ന് (2 കൊരി. 4:10). ആ ഭീകരവേദന ശരീരത്തിൽ എപ്പോഴും ഏറ്റുവാങ്ങുവാൻ തയ്യാറുള്ളവർക്ക് മാത്രമാണ് യേശുവിന്റെ ജീവന്റെ അവകാശം. പുനരുത്ഥാനം ചെയ്ത കർത്താവിന്റെ ജീവൻ മർതൃശരീരത്തിൽ ഏറ്റുവാങ്ങുക എന്നതായിരുന്നു പൗലോസ് ശ്ലീഹാ പുനരുത്ഥാനത്തിന് നൽകിയ അർത്ഥം. ആ ജീവനിലേക്ക് പ്രവേശിക്കുവാൻ എന്തു വില നൽകുവാനും പൗലോസ് ശ്ലീഹാ തയ്യാറായിരുന്നു.

തന്റെ മനുഷ്യാവതാര കാലഘട്ടം മുഴുവൻ കുരിശിന്റെ അർത്ഥം കർത്താവ് തെളിയിച്ചു. ഗദ്സ മനേ തോട്ടത്തിൽ വിയർപ്പുതുള്ളികൾ ചോരത്തു ള്ളികൾ പോലെ നിലത്തു വീഴുമ്പോഴും, "പിതാവേ എന്റെ ഇഷ്ടം അല്ല നിന്റെ ഇഷ്ടം തന്നെ നിറവേറട്ടെ" എന്ന് പ്രാർത്ഥിച്ചതിലൂടെ, ആത്മസമർപ്പണത്തോടെ സ്വന്തജീവൻ പിതാവാം ദൈവത്തിന് വിട്ടുകൊടുക്കുന്ന കുരിശിന്റെ പ്രാർത്ഥന വെളിപ്പെടുത്തുകയായിരുന്നു. സെഹി യോൻ മാളികയിൽ തൂവാല അരയിൽകെട്ടി ശിഷ്യ ന്മാരുടെ കാൽ കഴുകുന്ന ശുശ്രൂഷയിലെ വിന യം, സ്വയം താഴ്ത്തലിന്റെ അടിത്തട്ടുവരെ ഇറ ങ്ങുവാൻ ലോകത്തെ പഠിപ്പിക്കുന്ന കുരിശിന്റെ പ്രത്യയശാസ്ത്രം ആണ്. പീലാത്തോസിന്റെ അര മനയിലെ വിസ്താരവേളയിലെ പരിഹാസങ്ങൾക്ക് മറുപടിയായ മൗനവും, കാൽവരി കുരിശിൽ അടിയും തുപ്പലുമേൽക്കുമ്പോൾ അവർക്കുവേണ്ടി നടത്തുന്ന പ്രാർത്ഥനയും കുരിശിന്റെ പ്രതികര ണശൈലി വെളിപ്പെടുത്തുന്ന വേളകളാണ്. കുരി ശിലെ പരിത്യാഗത്തിനും വേദനയ്ക്കും വാക്കു കൾകൊണ്ടു കുറിക്കുവാൻ കഴിയുന്നതിലപ്പുറ മായി അർത്ഥമുണ്ടെന്ന് തെളിയിച്ച ഒരു ജീവിത മാണ് മൂന്നാം ദിവസം ഉയർത്തെഴുന്നേറ്റത്.

കുരിശിനെ ഒഴിവാക്കുവാനല്ലാ അതിനെ ഏറ്റു വാങ്ങുവാനാണ് യേശുക്രിസ്തു നമ്മോടാവശ്യപ്പെ ടുന്നത്. കുരിശിൽ സ്നേഹത്തിന്റെയും ക്ഷമയു ടെയും അനുസരണത്തിന്റെയും പരിത്യാഗത്തി ന്റെയും ചിഹ്നങ്ങൾ അതിന്റെ നാലു കോണുകളി ലായി ആലേഖനം ചെയ്തിരിക്കുന്നു. ഈ ശ്രേഷ്ഠ മൂല്യങ്ങൾ വ്യാഖ്യാനാതീതമായി കുരിശിൽ തെളി ഞ്ഞുനിൽക്കുന്നു. ഈ മൂല്യങ്ങൾ ജീവിതത്തിന്റെ മൂലക്കല്ലുകളാകുമ്പോൾ മാത്രമാണ് ജീവിതത്തിന് കെട്ടുറപ്പ് ലഭിക്കുന്നത്. ആ അടിസ്ഥാനത്തിൽ പണിയപ്പെടുന്ന സൗധത്തിന്റെ ഉറപ്പും മിഴിവും ഉയിർപ്പിന്റെ മനോഹാരിതയാണ്. പ്രതികൂല സാഹ ചര്യങ്ങൾക്കും പ്രതിലോമ ശക്തികൾക്കും തകർക്കുവാനോ കീഴ്പ്പെടുത്തുവാനോ കഴിയാത്ത ശക്തമായ സൗധമായി നമ്മുടെ ജീവിതം രൂപാ ന്തരപ്പെടണം. അതായിരിക്കട്ടെ ഉയിർപ്പിന്റെ സന്ദേ ശം. ഈ ഉയിർപ്പ് അനുദിന ജീവിതത്തിൽ അനു ഭവിക്കുവാൻ നമുക്ക് ഇടയാകട്ടെ.

#### ബൈബിൾ ചിന്തകൾ - 79

പ്രൊഫ. എം. വൈ. യോഹന്നാൻ

# (කි) හැත හැටි වෙනි කණ



സുവി ശേഷകനായ ഒരു അപ്പനും മകനും ദൈവത്തിന്റെ വേല ചെയ്യാൻ എല്ലാ ദിവസവും വീട്ടിൽ നിന്നിറങ്ങും. എന്നാൽ ഒരു ദിവസം വലിയ മഴ! ഭയങ്കരമായ തണുത്ത കാറ്റ്! വീട്ടിൽ നിന്നിറങ്ങാൻ തോന്നുന്നില്ല. അപ്പൻ പറഞ്ഞു: "മോനേ, ഇന്നു പോകുന്നില്ല." മോൻ പറഞ്ഞു: "അയ്യോ അപ്പാ, ഞാൻ ഡ്രസ്സ് ചെയ്തു, പോകാൻ തയ്യാറായല്ലോ. നമുക്ക് പോകാം."

"മോനേ, വയ്യ, ഈ തണുപ്പത്ത് വയ്യ!" അപ്പൻ പറഞ്ഞു.

"അപ്പാ, സാരമില്ല, ഞാൻ പോയ്ക്കോളാം" കൊച്ചു കുട്ടിയാണെങ്കിലും അവൻ അപ്പന്റെ അനുവാദം വാങ്ങി പോയി. മഴയും തണുപ്പും കാരണം അടച്ചിട്ടിരി ക്കുന്ന വീടുകളിലെ വാതിലുകളിൽ അവൻ മുട്ടും, വാതിൽ തുറക്കും, പുസ്തകം കൊടുക്കും, ദൈവത്തിന്റെ സ്നേഹത്തെപ്പറ്റി പറഞ്ഞിട്ട് അവൻ ഇറങ്ങിപ്പോരും. കുറേ വീടുകൾ കയറി, ഇനി അവന്റെ കൈയിൽ ഒരു പുസ്തകം മാത്രമുണ്ട്. അവൻ അതുകൂടി കൊടുത്തിട്ട് പോകാമെന്ന് മനസ്സിൽ നിശ്ചയിച്ചു.

പിന്നീട് കണ്ട വീടിനകത്ത് ആരും ഉള്ള ലക്ഷണം തോന്നിയില്ല. എന്നാലും അവൻ കോളിംഗ് ബെൽ അടിച്ചു. ഒന്നടിച്ചു, രണ്ടടിച്ചു, മൂന്നടിച്ചു, ആരും വാതിൽ തുറന്നില്ല. അവൻ കോളിംഗ് ബെല്ലിൽ കൈപിടിച്ച് അമർത്തിക്കൊണ്ടേയിരുന്നു. ആരും തുറ ക്കുന്നില്ല. പോയാലോ എന്ന് അവർ വിചാരിച്ചു, പക്ഷേ പോകാൻ മനസ്സ് വന്നില്ല.

അവൻ തിരിച്ചു പോകാൻ ഗേറ്റിലേക്ക് അല്പം നട ന്നതാണ്. പക്ഷേ, പിന്നെയും തിരിച്ചുചെന്ന് ഒരിക്കൽ കൂടി കോളിംഗ് ബെൽ അമർത്തി, എന്നിട്ട് തെരുതെരെ വാതിലിൽ മുട്ടി. അപ്പോൾ ഒരു സ്ത്രീ വന്ന് വാതിൽ തുറന്നു. വളരെ പാരവശ്യം പൂണ്ട ഒരു സ്ത്രീ. മുഖ ത്തൊരു സമാധാനമില്ല, സന്തോഷമില്ല, മനസ്സ് പത റിയിരിക്കുന്ന ഒരു സ്ത്രീ. അവൻ പുഞ്ചിരിയോടെ ആ സ്ത്രീയോട് പറഞ്ഞു: "ഞാൻ സമാധാനസന്ദേശം അറിയിക്കാൻ, യേശു നിങ്ങളെ സ്നേഹിക്കുന്നു എന്ന കാര്യം അറിയി ക്കാൻ വന്നതാണ്. ഈ ചെറിയ പുസ്തകം നിങ്ങൾ ഒന്നു വായിച്ചു നോക്കാമോ?" അത് കൊടുത്തിട്ട് അവൻ അവരോട് യാത്ര പറഞ്ഞ് തിരികെ പോന്നു.

അതിന്റെ തൊട്ടടുത്ത കൂട്ടായ്മദിവസം. അതുവരെ ആ കൂട്ടായ്മയിൽ വന്നിട്ടില്ലാത്ത ഒരു സ്ത്രീ എഴു ന്നേറ്റു പറഞ്ഞു: എനിക്കൊരു സാക്ഷ്യമുണ്ട്. കഴി ഞ്ഞദിവസം ഞാൻ പലവിധത്തിൽ മനസ്സ് വിഷമിച്ച് ഭാരപ്പെട്ടിരിക്കുകയായിരുന്നു. മരിക്കാമെന്ന് വിചാരിച്ച് ഒരു കയറെടുത്ത് മുകളിൽ കെട്ടിയിട്ട് കയറിന്റെ കുരുക്ക് എന്റെ കഴുത്തിലിട്ട് ചാടാൻ തുടങ്ങിയപ്പോ ഴേയ്ക്ക് വീടിന്റെ കോളിംഗ് ബെൽ ആരോ തെരു തെരെ അടിക്കുന്നു. തുറക്കണ്ട എന്ന് തീരുമാനിച്ചു. പക്ഷേ, വീണ്ടും വീണ്ടും ബെല്ലടിക്കുക മാത്രമല്ല, വാതിലിൽ തെരുതെരെ മുട്ടുക കൂടി ചെയ്യുന്നു.

അപ്പോൾ ഞാൻ എന്റെ കഴുത്തിൽ നിന്ന് കുടുക്ക് ഊരി മാറ്റിവച്ചിട്ട് ചെന്നു. ആരാ വന്നതെന്ന് നോക്കി യിട്ട് പിന്നെ വന്ന് മരിക്കാമെന്ന് വിചാരിച്ചു. വാതിൽ തുറന്നപ്പോൾ ഒരു കൊച്ചുകുട്ടി നിൽക്കുന്നു. അവൻ നല്ല പുഞ്ചിരിയോടുകൂടി എന്നോട് പറഞ്ഞു: 'യേശു നിങ്ങളെ സ്നേഹിക്കുന്നു' എന്ന്. എനിക്ക് അത് ഒര തടുതമായിത്തോന്നി. എന്നെ സ്നേഹിക്കാൻ ആരു മില്ല എന്നോർത്താണ് ഞാൻ മരിക്കാൻ തുടങ്ങിയത്. ഞാൻ വിധവയായ സ്ത്രീ. എനിക്ക് മക്കളില്ല; എനിക്ക് സമാധാനമില്ല; ഞാൻ ആർക്കുവേണ്ടി ജീവിക്കണം? ഇങ്ങനെ ഒരു സ്വസ്ഥതയും ഇല്ലാത്തതുകൊണ്ട് മരിക്കാൻ തുടങ്ങിയതാണ്.

ഞാൻ ആ കുഞ്ഞ് തന്ന പുസ്തകവും വേദപുസ്ത കവും വായിച്ചു. അതോടുകൂടി എനിക്ക് വലിയ സമാ ധാനം കിട്ടി. യേശു എന്റെ ഹൃദയത്തിലേക്ക് വന്നു. ഞാൻ ഇന്നൊരു ഭാഗ്യവതിയാണ്. ആ കുട്ടി തന്ന പുസ്തകത്തിൽ ഇവിടെ നടക്കുന്ന കൂട്ടായ്മയുടെ അഡ്രസ്സ് എഴുതിയിരുന്നു. ആ അഡ്രസ്സ് കണ്ടാണ് ഞാൻ വന്നത്. ദൈവത്തിന്റെ വഴികൾ എത്ര അത്ഭു തകരമാണ്.

ഒരിക്കൽ ലണ്ടൻ നഗരത്തിൽ ഒരു വൈകുന്നേരസ മയം ഒരാൾ വീട്ടിൽനിന്നിറങ്ങി റോഡിൽ എത്തി ഒരു വാടകക്കുതിരവണ്ടി കൈകാണിച്ചു നിർത്തി അതിൽക്ക യറി, തോസ് നദിയുടെ തീരത്തേക്ക് പോകുക എന്ന് വണ്ടിക്കാരനോട് പറഞ്ഞു. അദ്ദേഹം മ്ലാനവദനനാണ്, ക്ഷീണിതനാണ്, ചിന്താപരവശനാണ്.

കുതിരവണ്ടി ഓടിക്കുന്ന ആൾ അതൊന്നും ശ്രദ്ധി ച്ചില്ല. കുറെ നേരം കഴിഞ്ഞപ്പോൾ കട്ടിക്കൂരിരുട്ട് പോലെ കനത്ത മുടൽമഞ്ഞ്.

ലണ്ടൻ നഗരത്തിൽ നല്ല പരിചയമുള്ള കുതിരവ ണ്ടിക്കാരനാണ്. പക്ഷേ, അദ്ദേഹത്തിന് മുടൽമഞ്ഞ് കാരണം വഴി തിരിച്ചറിയാൻ പറ്റുന്നില്ല. എവിടെയെ ല്ലാമൊക്കെയോ ചുറ്റിത്തിരിഞ്ഞ് ഒരു ഭാഗത്തെത്തി യപ്പോൾ വണ്ടിക്കാരൻ പറഞ്ഞു: എനിക്ക് സ്ഥലം പിടികിട്ടുന്നില്ല; ഇപ്പോൾ എവിടെയാണ് എത്തിയിരി ക്കുന്നതെന്നു പോലും മനസ്സിലാകുന്നില്ല. നിങ്ങൾ ഇവിടെ ഇറങ്ങിക്കൊള്ളൂ; എനിക്ക് വണ്ടി ഓടിച്ചു കൊണ്ടു പോകാൻ പറ്റുന്നില്ല.

അങ്ങനെ വണ്ടിക്കാരൻ അദ്ദേഹത്തെ അവിടെ ഇറ ക്കിവിട്ടു. സ്ഥലമേതാണെന്ന് അദ്ദേഹത്തിനും മന സ്സിലാകുന്നില്ല. ആ മുടൽമഞ്ഞിൽക്കൂടി തപ്പിത്തപ്പി നടന്ന് കുതിരയുടെ മുഖാപോലെ ആകൃതിയുള്ള ഒരു ഭാഗത്ത് അദ്ദേഹത്തിന്റെ കൈ തടഞ്ഞു. അദ്ദേഹത്തിന്റെ മെടക്ക്തും പ്രതിമ ഹത്തിന്റെ വീടിന്റെ ഗേറ്റിൽ ഒരു കുതിരയുടെ പ്രതിമ വച്ചിട്ടുണ്ട്. സ്വന്താ വീടിന്റെ മുറ്റത്തു തന്നെ എത്തി യിരിക്കുന്നു എന്ന് പെട്ടെന്നദ്ദേഹം തിരിച്ചറിഞ്ഞു.

അദ്ദേഹം ഏങ്ങലടിച്ചുകൊണ്ട് വീട്ടിലേക്ക് ചെന്നുക യറി. "എന്റെ ദൈവമേ, നദിയിൽ ചാടി ജീവിതം അവ സാനിപ്പിക്കാനായിട്ടാണ് ഞാൻ പുറപ്പെട്ടത്. എന്നാൽ ഞാൻ മരിക്കാൻ നീ അനുവദിച്ചില്ല. ഞാനിതാ ചുറ്റി ത്തിരിഞ്ഞ് അവസാനം ഇവിടെത്തന്നെ എത്തി. എനി ക്കിത് മനസ്സിലാകുന്നില്ല, ഇതെന്തൊരു സ്നേഹം! ഞാൻ എന്തിനാ മരിക്കാൻ ശ്രമിച്ചത്? എനിക്കിനിയും ജീവിതത്തിന് ഒരു നല്ലകാലം കിട്ടുമോ?"

അദ്ദേഹം അവിടെ ഇരുന്നു, ബൈബിൾ എടുത്ത് വായിക്കാൻ തുടങ്ങി. യോഹന്നാന്റെ സുവിശേഷം പതിനാലാം അദ്ധ്യായം ആദ്യഭാഗം അദ്ദേഹം വായി ച്ചു. അദ്ദേഹം ഏങ്ങലടിച്ചു കരയാൻ തുടങ്ങി. "നിങ്ങളുടെ ഹൃദയം കലങ്ങിപ്പോകരുത്, ദൈവത്തിൽ വിശ്വസിപ്പിൻ, എന്നിലും വിശ്വസിപ്പിൻ" (യോഹ. 14:1). യേശുക്രിസ്തു അവസാനമായി തന്റെ ശിഷ്യന്മാരോട് പറഞ്ഞ വാക്കുകൾ.

അദ്ദേഹം ആ തിരുവചനഭാഗം മുത്തിക്കൊണ്ട് മുട്ടി ന്മേൽ നിന്ന് പ്രാർത്ഥിച്ചു. തുടർന്ന് അദ്ദേഹം എഴു തിയത് വിശുതമായ ഒരു കവിതയാണ്. ഇംഗ്ലീഷ് സാഹിത്യത്തിലെ സുപ്രസിദ്ധനായ വില്യം കൂപ്പർ എന്ന ആ കവി എഴുതിയ കവിതയുടെ ഒരു ചെറിയ ഭാഗം ഇങ്ങനെയാണ്:

God moves in a mysterious way His wonders to perform; He plants His footsteps in the sea, And rides upon the storm.

നിഗുഢമായ വഴികളിലൂടെ ദൈവം ചരിച്ചുകൊണ്ടി രിക്കുന്നു, തന്റെ അത്ഭുതങ്ങൾ നിവർത്തിക്കുവാൻ; സമുദ്രത്തിലെ തിരമാലകളുടെ മേൽ അവൻ തന്റെ പാദങ്ങൾ ചവിട്ടുന്നു, കൊടുങ്കാറ്റുകളുടെ മീതെ സവാരി ചെയ്യുന്നു.

കൊടുങ്കാറ്റൂതിയാലെന്ത്? കടലിന്റെ അലമാലകൾ തെറുത്തുയർന്നാലെന്ത്? കടൽ ആരവം മുഴക്കിയാ ലെന്ത്? വളരെ നിഗൂഢമായ വഴികളിലൂടെ, അത്യന്തം രഹസ്യമായ വഴികളിലൂടെ, അജ്ഞാതമായ പാതയി ലൂടെ, നിത്യനായ ദൈവം നമ്മെ നടത്തുന്നു. അവന്റെ പദ്ധതികൾ അവൻ നിവർത്തിക്കുന്നു.

വീണിടത്തുനിന്ന് നമ്മെ എഴുന്നേല്പിച്ച് കരം പിടിച്ചു നടത്തി എത്തേണ്ടിടത്ത് എത്തിക്കുവാനായി ജീവ നുള്ള ദൈവത്തിന്റെ പരിശുദ്ധാത്മാവ് പ്രയത്നിക്കു ന്നു. ദൈവം നമ്മുടെ കുറവുകൾ പോക്കുന്നു; പോരാ യ്മകൾ ക്ഷമിക്കുന്നു; നമ്മുടെ പാകപ്പിഴകളും തെറ്റു കളും പാപങ്ങളും എല്ലാം തിരുരക്തം കൊണ്ട് കഴു കിത്തരുന്നു; അവൻ നമ്മെ സ്നേഹിക്കുന്നു; അവന്റെ കരം നമ്മെ തലോടുന്നു, ആശ്വസിപ്പിക്കുന്നു.

"ഞാൻ ജീവനുള്ളവരുടെ ദേശത്ത് യഹോവയുടെ നമ്മ കാണുമെന്ന് വിശ്വസിച്ചില്ലെങ്കിൽ കഷ്ടം! യഹോ വയിങ്കൽ പ്രത്യാശ വയ്ക്കുക; ധൈര്യപ്പെട്ടിരിക്കു; നിന്റെ ഹൃദയം ഉറച്ചിരിക്കട്ടെ; അതേ, യഹോവയി കൽ പ്രത്യാശ വയ്ക്കുക" (സങ്കീർത്തനം 27:13-14).

#### കാൽപാടുകൾ-29

ഫാ. ജോണി ജോർജ് കോർ-എപ്പിസ്കോപ്പാ

# ഓർത്തഡോക്സ് വിശ്വാസത്തിന് അടിസ്ഥാനമായിരിക്കുന്ന ഘടകങ്ങൾ



ഓർത്തഡോക്സ് വിശ്വാസത്തിന് ആധാ രമായിരിക്കുന്ന (The Source of Orthodox Faith) പ്രധാനപ്പെട്ട ചില കാര്യങ്ങളെപ്പറ്റി ചിന്തിക്കുന്നത് ഉചിതമായിരിക്കുമല്ലോ. ഓർത്തഡോക്സ് സഭകൾക്ക് അവ നില നിൽക്കുന്ന രാജ്യങ്ങളിലെല്ലാം തന്നെ അനേകവിധത്തിലുള്ള പ്രതികൂല സാഹ ചര്യങ്ങളെ നേരിടേണ്ടതായി വന്നിട്ടുണ്ട്. അലക്സാന്ത്രിയ, യെരു ശ ലേം, അന്ത്യോക്യ തുടങ്ങിയ സഭാകേന്ദ്രങ്ങളി ലുള്ള മുസ്ലീം ആക്രമണം, റഷ്യയുടെ മംഗോളിയ മേലുള്ള ആക്രമണം, കോൺസ്റ്റാന്റിനോപ്പിളിന്റെ പതനം, റഷ്യ യിലെ ഒക്ടോബർ വിപ്ലവവും തുടർന്ന് സമീപരാജ്യങ്ങളിലുണ്ടായ ആഘാതവും മാറ്റങ്ങളും, ഇവയെല്ലാം ഓർത്തഡോക്സ് സഭകളുടെ നിലനിൽപ്പിനെത്തന്നെ പ്രതി കൂലമായി ബാധിച്ച കാര്യങ്ങളാണ്. എന്നിട്ടും ഓർത്തഡോക്സ് പാരമ്പര്യത്തെ (Tradition) നിലനിർത്തുന്നതിൽ സഭ പരാ ജയപ്പെട്ടിട്ടില്ല എന്നത് പ്രത്യേകം ശ്രദ്ധിക്ക പ്പെടേണ്ട കാര്യമാണ്; ആദിമസഭയുടെ വിശ്വാസാചാര രീതികൾ ഇന്നും അഭംഗുരം കാത്തുസൂക്ഷിക്കപ്പെടുന്നു. ജോൺ ഓഫ് ഡമാസൂസ് എന്ന സഭാപിതാവ് പറഞ്ഞത് ഇങ്ങനെയാണ്: "പിതാക്കന്മാർ നിർമ്മിച്ച അതിരുകൾ ഞങ്ങൾ മാറ്റുകയില്ല. അവർ നൽകിയ 'പാരമ്പര്യ'ത്തെ (Tradition) ഞങ്ങൾ സൂക്ഷിക്കുന്നു; ഞങ്ങൾക്കെങ്ങനെ അത് നൽകപ്പെട്ടുവോ, അതുപോലെ."

എന്താണ് 'Tradition' എന്നതുകൊണ്ട് അർത്ഥമാക്കുന്നത്? ശ്രദ്ധിക്കേണ്ട കാര്യം: 'T' capital letter ആണ്. അതുപോലെ, Tradition, singular (ഏകവചനം) ആണ്. ക്രിസ്തീയ വിശ്വാസത്തിന് ആധാരമായി രിക്കുന്ന വി. വേദപുസ്തകം, വിശ്വാസപ്ര മാണം (creed), കൗൺസിൽ തീരുമാന ങ്ങൾ, സഭാപിതാക്കന്മാരുടെ ലേഖനങ്ങൾ (Writings of Church Fathers), കാനോനു കൾ, ആരാധനാഗ്രന്ഥങ്ങൾ / ക്രമങ്ങൾ -ഇവയെല്ലാമാണ് Tradition എന്ന വാക്കു കൊണ്ട് അർത്ഥമാക്കുന്നത്. വിശുദ്ധ സഭ യാണ് ഇവയെ നിർണ്ണയിച്ചിരിക്കുന്നത്. സഭ യുടെ അടിസ്ഥാനപരമായ വിശ്വാസത്തിന് ആധാരമായിരിക്കുന്ന വി. വേദപുസ്തക ത്തിലെ പുസ്തകങ്ങൾ ഏവയെന്ന് നിർണ്ണ യിച്ചുതന്നിരിക്കുന്നതും സഭതന്നെയാണ ല്ലോ. ഒരു നാണയത്തിന്റെ രണ്ടുവശങ്ങൾ പോലെ യാണ് വേദ പു സ് ത കവും Tradition–ഉം തമ്മിലുള്ള ബന്ധം. Tradition എന്നാൽ 'custom' അല്ല. 'Custom' പരമ്പരാഗതമായി ആചരിക്കുന്ന ചില 'നട പ്പുരീതികൾ' ആണല്ലോ. എ.ഡി. 257–ൽ കാർത്തേജിൽ കൂടിയ സഭാകൗൺസിൽ യോഗത്തിൽ ഒരു ബിഷപ്പ് പറഞ്ഞുവത്രേ, "The Lord said, I am the truth. He did not say, I am the custom." സഭയിൽ കാലാ കാലങ്ങളിൽ ആചാരരീതികൾക്ക് ('customs' and 'traditions' (t-small letter, traditions - plural: ബഹുവചനം) മാറ്റമുണ്ടാ കാം.' Tradition' പരിശുദ്ധാത്മാവിന്റെ സാക്ഷ്യമാണ്. പരിശുദ്ധാത്മാവ് എന്ന കാര്യസ്ഥൻ വരുമ്പോൾ അവൻ സകല സത്യത്തിലും വഴിനടത്തും (വി. യോഹ. 16:13) എന്നാണല്ലോ കർത്താവു തന്നെയും പറഞ്ഞിട്ടുള്ളത്.

ഓർത്തഡോക്സ് പാരമ്പര്യത്തിൽ വി. വേദപുസ്തകത്തിന് പ്രഥമമായ സ്ഥാനമാ ണുള്ളത്. പഴയ നിയമത്തിൽ 39 പുസ്തക ങ്ങളും പുതിയ നിയമത്തിൽ 27 പുസ്തക ങ്ങളും ആണുള്ളത്. ആരാധനയിൽ വി. വേദപുസ്തക വായന നിർബന്ധമാണ്. പ്രാർത്ഥനകളിൽ സങ്കീർത്തനങ്ങളും മറ്റ് വേദപുസ്തകഭാഗങ്ങളും വാകൃങ്ങളും ധാരാളമായി ഉപയോഗിക്കുന്നു. ഏവൻഗേ വയ്ക്കുന്നതിന് മദ്ബഹയിൽ ലിയോൻ പ്രത്യേകമായ പീഠം തന്നെയുണ്ട്. ഏവൻഗേലിയോൻ വായിക്കുന്നതിന് വി. കുർബാനയുടെ ആരംഭത്തിൽ പടിഞ്ഞാ റോട്ട് രണ്ടുവശത്തും തിരിപിടിച്ച് മണികി ലുക്കി മദബഹസയും പിടിച്ച് ആഘോഷ മായാണ് വി. വേദപുസ്തകം കൊണ്ടുവരു ന്നത്.

സാർവ്വത്രികമായ സുന്നഹദോസുകൾ (Ecumenical Councils) സഭയുടെ വിശ്വാ സവും ആരാധനാ ആചാര രീതികളും നിർണ്ണയിക്കുന്നതിൽ മുഖ്യമായ പങ്ക് വഹി ച്ചിട്ടുണ്ട്. ബൈസന്റയിൻ പാരമ്പര്യ ത്തിൽപ്പെട്ട സഭകൾ ഏഴ് കൗൺസിലുകളും ഓറിയന്റൽ ഓർത്തഡോക്സ് സഭകൾ മൂന്ന് സുന്നഹദോസുകളും - നിഖ്യാ, കുസ്തന്തീനോപോലീസ്, എഫേസൂസ് -അംഗീകരിക്കുന്നു. സഭയുടെ അടിസ്ഥാന പരമായ അസ്തിത്വത്തിന്റെ ജീവിക്കുന്ന രൂപമാണ് സുന്നഹദോസ് (A council is a living embodiment of the essential nature of the Church) എന്നാണ് ഒരു നിർവ്വ ചനം. കൂട്ടായ ചിന്തയുടെയും പ്രാർത്ഥന യുടെയും ഫലമായുണ്ടാകുന്ന ഏകാഭിപ്രാ

യത്തിന്റെ ഫലമാണ് കൗൺസിൽ തീരുമാ നങ്ങൾ.

എന്നാൽ പണ്ടുണ്ടായ പല സുന്നഹദോ സുകളും തിടുക്കത്തിലും രാഷ്ട്രീയലക്ഷ്യം വച്ചും വിളിച്ചു കൂട്ടിയവയായിരുന്നു. കപ്പ ദോകൃൻ പിതാക്കന്മാരിലൊരാളായ ഗ്രിഗറി ഓഫ് നാസിയാൻസസ് (Gregory of Nazianzus) പറയുന്നത് ഇങ്ങനെയാണ്: "Synods and councils I salute from a distance, for I know how troublesome they are. Never again will I sit in those gatherings of cranes and geese."

കുസ്തന്തീനോപോലീസിൽ രണ്ടാമത് കൗൺസിൽ എന്ന പേരിൽ നടത്തിയ രണ്ടാം സമ്മേളനത്തെപ്പറ്റി ഗ്രിഗറി ഓഫ് നീസ്സാ (Gregory of Nyssa) രേഖപ്പെടുത്തു ന്നത് ഇങ്ങനെയാണ്: "The whole city is full of it, the squares, the market place, the alleyways, old clothes men, money changers, food sellers: they are all busy arguing. If you ask someone to give you change, he philosophizes about the Begotten and the Unbegotten; if you inquire about the price of a loaf, you are told by way of reply that the Father is greater and the Son inferior; if you ask "Is my bath ready?", "the attendant answers that the Son was made out of nothing."

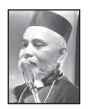
എന്നിരുന്നാലും സഭാ സുന്നഹദോസു കൾ പരിശുദ്ധാത്മ പ്രേരിതമായി നയിക്ക പ്പെട്ടവയാണ്. അതിൽ അപചയങ്ങൾ ഉണ്ടായേക്കാം. അതുകൊണ്ടാണ് എല്ലാ സുന്നഹദോസുകളും ഔദ്യോഗികമായി അംഗീകരിക്കപ്പെടാതെ വന്നത്.

അടുത്തതിൽ: സഭയെ സംബന്ധിച്ച കാഴ്ചപ്പാട്

#### കവർ സ്റ്റോറി

ഫാ. ജോൺസൺ പുഞ്ചക്കോണം

# കേരള നവോത്ഥാനവും ക്രൈസ്തവസഭയും: ഒരോർമ്മപ്പെടുത്തൽ തുടർച്ച



അക്ഷരം പഠിച്ച ശൂദ്രനെ അകറ്റി നിർത്തണം എന്ന ചിന്ത നാടുവാഴുന്ന കാല ത്താണ് ഇന്ത്യയുടെ ചരിത്രത്തിലാദ്യമായി ജാതിലിംഗഭേദമില്ലാതെ അവർണ്ണനെയും സവർണ്ണനെയും ഒരേ ബഞ്ചിലിരുത്തി പഠി പ്പിക്കാൻ ക്രൈസ്തവ മിഷനറിമാർ തയ്യാ റായത്. ഗാന്ധിജി ചണ്ഡാളന്മാരെ ഹരിജ നങ്ങളെന്നു വിശേഷിപ്പിക്കുന്നതിനു വളരെ മുമ്പ് മിഷനറിമാർ അവരെ ദൈവപുത്ര രെന്നു വിളിച്ചു. ശൈശവവിവാഹവും സതിയും ബഹുഭാര്യ-ഭർതൃത്വ സമ്പ്രദാ യവും വിധവാദുരിതവും ഇന്ത്യയിൽ നിന്ന് തുടച്ചുനീക്കാനും സമഭാവനയും സ്വാത ന്ത്ര്യചിന്തയും വളർത്താനും മിഷനറി വിദ്യാഭ്യാസം വലിയ പ്രചോദനമാണ് നൽകിയത്.

ജനങ്ങളെ അടിച്ചമർത്തി ഏകാധിപത്യം സ്ഥാപിച്ചിരുന്ന രാജവാഴ്ചകളെയും ഫ്യൂഡൽ ദുഷ്പ്രഭുത്വങ്ങളെയും കടപുഴക്കി ക്കൊണ്ട് ലോകചരിത്രത്തിൽ സംഭവിച്ച ജനകീയ വിപ്ലവങ്ങളെയും ജനാധിപത്യ ത്തെക്കുറിച്ചുള്ള രാഷ്ട്രീയാദർശങ്ങളെയും കുറിച്ചറിയുവാൻ പ്രാഥമികവിദ്യാഭ്യാസത്തി ലൂടെ ഇന്ത്യൻ ജനതയ്ക്കു കഴിഞ്ഞു. ക്രിസ്ത്യൻ മിഷനറിമാർ നമുക്ക് നൽകിയ വിദ്യാഭ്യാസമാണ് ലോകരാജ്യങ്ങളുടെ രാഷ്ട്രീയ, സാംസ്കാരിക ചരിത്രത്തിലേ ക്കുള്ള കവാടങ്ങൾ തുറന്നിട്ടത്. ബ്രിട്ടീഷ് കൊളോണിയലിസത്തിൽ നിന്നും മോചനം നേടാനുള്ള ഇന്ത്യൻ സമൂഹ ത്തിന്റെ ശ്രമങ്ങൾക്ക് ഉത്തേജനമായതും മിഷനറിമാരുടെ വിദ്യാഭ്യാസ പ്രവർത്തന ങ്ങളാണ്. അടിമത്തത്തിന്റെ ആലസ്യമെന്ന

കരിമ്പടം പുതച്ചുറങ്ങിയ കേരള സമൂഹ മനഃസാക്ഷിയെ ഉണർത്തി, അവരുടെ ഹൃദ യങ്ങളിൽ ഉറങ്ങിക്കിടന്ന ദേശീയബോധ ത്തെയും ഏകതാബോധത്തെയും ഉത്തേ ജിപ്പിച്ച്, സ്വാതന്ത്ര്യസമരത്തിലേക്ക് നയിച്ച നവോത്ഥാനയാത്രയ്ക്ക് പ്രേരകമായ മുഖ്യ ഘടകം ഇംഗ്ലീഷ് വിദ്യാഭ്യാസമാണ്. തങ്ങളെ ആര് ഭരിക്കുന്നു, എന്തിന് ഭരി ക്കുന്നു, എന്നൊന്നും അറിയാത്ത ഭാരത ത്തിന്റെ നിരക്ഷര ഗ്രാമീണ കർഷകലക്ഷ ങ്ങളിൽ ഉണർവുണ്ടാക്കി അവരിൽ അന്തർലീനമായിരുന്ന ആർഷഭാരത ത്തിന്റെ സാംസ്കാരികൈക്യത്തിന് ദേശീ യബോധത്തിന്റേതായ മാനം നൽകിയതും, അവരെയെല്ലാം ഇന്ത്യൻ നാഷണൽ കോൺഗ്രസ്സിന്റെ കൊടിക്കീഴിൽ കൊണ്ടു വന്നതും മിഷനറി വിദ്യാഭ്യാസം ലഭിച്ച അഭ്യസ്തവിദ്യരുടെ പ്രവർത്തനഫലമായാ ണ്.

ഭാരതീയ ഭാഷകളിൽ സാമാന്യജന ത്തിന് മനസ്സിലാകുന്ന രീതിയിൽ ഋജുവും അകൃത്രിമവുമായ ഗദ്യശൈലി രൂപപ്പെട്ടത് മിഷനറിമാരുടെ വിദ്യാഭ്യാസ-സാഹിത്യ പ്രവർത്തനങ്ങളുടെ ഫലമായിട്ടാണ്. മിഷ നറിമാർ സ്ഥാപിച്ച മുദ്രണാലയങ്ങളും അച്ചുകൂടങ്ങളും വഴി കൈവന്ന സാംസ്കാരികാഭിവൃദ്ധിയാണ് ഇവിടെ സാഹിത്യത്തെ ജനകീയമാക്കിയതും വിദ്യാസമ്പന്നരുടെ വലിയൊരു നിര കെട്ടിപ്പടുത്തതും. ഈ മുദ്ര ണാലയങ്ങൾ മൂലം അക്കാലത്ത് സാധാര ണക്കാർക്ക് അപ്രാപ്യമായിരുന്ന പുസ്തകങ്ങളും മറ്റ് സാഹിത്യകൃതികളും ജനങ്ങളി ലേക്കെത്തി. താളിയോലപ്പതിപ്പുകളിൽ

കോവിലകങ്ങൾ, ധനികഗൃഹങ്ങൾ എന്നി വയിൽ ഒതുങ്ങി നിന്നിരുന്ന സാഹിത്യം ജനകീയമായി. സംസ്കൃത ഭാഷാവിജ്ഞാ നികളായ ചുരുക്കം ചിലർ മാത്രം അറിഞ്ഞി രുന്ന പുരാണേതിഹാസങ്ങൾ അച്ചടിയുടെ വ്യാപനം വഴി ജനങ്ങളിലെത്തി. പ്രാചീന മലയാളത്തിൽ സുലഭമായിരുന്നെങ്കിലും പിൽക്കാലത്ത് സംസ്കൃതത്തിനു വഴിമാ റിക്കൊടുത്ത പല ദ്രാവിഡ പദങ്ങളും ഭാഷ യിലേക്ക് പുനരാഗമനം നടത്തുന്നത് മിഷ നറിമാരുടെ കാലഘട്ടത്തിലാണ്. മിഷനറി ഗദ്യത്തിലുള്ള സുറിയാനി, ലത്തീൻ, പോർച്ചുഗീസ് പദങ്ങളുടെ ധാരാളിത്തം ഭാരതീയഭാഷകളിലെ പദകോശത്തെ സമ്പ ന്നമാക്കി. ക്ഷേത്രത്തോടനുബന്ധിച്ച് മേൽജാതി ഹിന്ദുക്കൾക്കുമാത്രം പ്രവേശ നമനുവദിച്ചുകൊണ്ടു നടത്തിപ്പോന്ന കലാ പ്രകടനങ്ങൾ കാണാൻ സാധിക്കാതിരുന്ന സാധാരണക്കാർക്ക് പോർച്ചുഗീസുകാർ തുടങ്ങിവച്ച 'ചവിട്ടുനാടകം' വേനൽമഴ പോലെ ഒരു ഉണർത്തുപാട്ടായിരുന്നു. നാട കമെന്ന ആധുനിക കലാരൂപവുമായി കേര ളീയർ ആദ്യമായി പരിചയപ്പെട്ടത് ചവിട്ടു നാടകത്തിലൂടെയാണ്. ഒരു ജനതയുടെ ദീർഘകാലത്തെ അനുഭവങ്ങളും ചിന്ത കളും വീക്ഷണഗതിയും ആദർശങ്ങളും ലോകതത്വങ്ങളും വസ്തുസ്ഥിതിയും പ്രതി ഫലിപ്പിക്കുന്ന പഴഞ്ചൊല്ലുകളെ ആദ്യമായി തേടിപ്പിടിച്ച് സംരക്ഷിച്ചത് നാട്ടുഭാഷ പഠി ക്കാൻ മെനക്കെട്ടിറങ്ങിയ ക്രൈസ്തവ മിഷ നറിമാരാണ്. എല്ലാ മനുഷ്യരുടെയും അ ന്തസ്സ് ഒരുപോലെ വിലപ്പെട്ടതാണെന്നുള്ള സാമൂഹൃബോധം വളർത്തിയെടുക്കുവാൻ മിഷനറി വിദ്യാഭ്യാസത്തിന് കഴിഞ്ഞു. വിദ്യാഭ്യാസം സാമാന്യജനത്തിന് പ്രാപ്യ മാക്കുന്നതിലും ജാതിവർണ വിവേചനര ഹിതമായി തുലൃ അവസരം വിദ്യാർത്ഥി കൾക്കു പ്രദാനം ചെയ്യുന്നതിലും വിദ്യാല യങ്ങളിൽ പവിത്രമായ അന്തരീക്ഷം പാലി ക്കുന്നതിലും മിഷനറിമാർ സൃഷ്ടിച്ച മാതൃ കകളാണ് ഭാരതത്തിലെ പ്രാഥമിക ജന കീയ വിദ്യാഭ്യാസത്തിന്റെ അടിത്തറയായ ത്. ശാസ്ത്രത്തെ മതമൂല്യങ്ങളുമായി സമ ന്വയിപ്പിക്കുന്നതിൽ മിഷനറിമാർ അവതരി പ്പിച്ച പാശ്ചാത്യ സമ്പ്രദായം ഒട്ടൊന്നുമല്ല വിജയിച്ചത്.

സുസ്ഥാപിതങ്ങളും സുവിദിതങ്ങളു മായ ഭാഷകളുമായി ഇടപെടുന്നതിന് പ്രയാ സമില്ല. എന്നാൽ മിഷനറിമാർ അതും കവിഞ്ഞു മുന്നോട്ട് ചെന്ന് പ്രാദേശികഭാ ഷകളെയും പ്രാകൃതഭാഷകളെയും കൈകാര്യം ചെയ്ത് അവയ്ക്ക് വ്യക്തമായ രൂപം നൽകി. വ്യാകരണവും നിഘണ്ടു ക്കളും നിർമ്മിച്ചു. മാത്രമല്ല, അവർ മലക ളിലെയും വനങ്ങളിലെയും ആദിവാസിക ളുടെ സംസാരഭാഷയ്ക്കുവേണ്ടിപ്പോലും യത്നിച്ച് അവയെ എഴുത്തിലാക്കി. "സാധി ക്കുന്ന സകല ഭാഷകളിലേക്കും ബൈബിൾ തർജ്ജമ ചെയ്യാനുള്ള ക്രിസ്ത്യൻ മിഷന റിമാരുടെ ആഗ്രഹം അങ്ങനെ അനേകം ഇന്ത്യൻ ഭാഷകളുടെ വികാസത്തിൽ പര്യ വസാനിച്ചു" എന്ന് മിഷനറിമാരുടെ സംഭാ വനകളെപ്പറ്റി ജവഹർലാൽ നെഹ്റു 'ഡിസ്കവറി ഓഫ് ഇന്ത്യ'യിൽ പറയുന്നു ണ്ട്. പത്തൊൻപതാം നൂറ്റാണ്ടിൽ മിഷണ റിമാരുടെ പള്ളിക്കൂടങ്ങളിലാരംഭിച്ച്, സർക്കാർ പള്ളിക്കൂടങ്ങളുടെ വ്യാപനത്തി ലൂടെയും സമുദായങ്ങൾ പടുത്തുയർത്തിയ വിദ്യാലയങ്ങളിലൂടെയും നാം ഇന്ന് കാണുന്ന നേട്ടത്തിൽ എത്തിച്ചേർന്നതിന്റെ ചരിത്രം പറയുന്നവർ കേരളത്തിന്റെ നവോ ത്ഥാനത്തിൽ ക്രൈസ്തവ സഭകൾ വഹിച്ച പങ്ക് ബോധപൂർവ്വം മറക്കുവാൻ പാടുപെ ടുന്നു. ഇരുപതാംനൂറ്റാണ്ടിന്റെ മദ്ധ്യകാല മായപ്പോഴേക്ക് സമൂഹത്തിന്റെ താഴേക്കിട യിലുള്ളവരിൽ വലിയൊരു ശതമാനത്തിന് അക്ഷരവിദ്യാഭ്യാസമെങ്കിലും നേടാനുള്ള സാഹചര്യം ഇതുമൂലമാണ് ഉണ്ടായത്

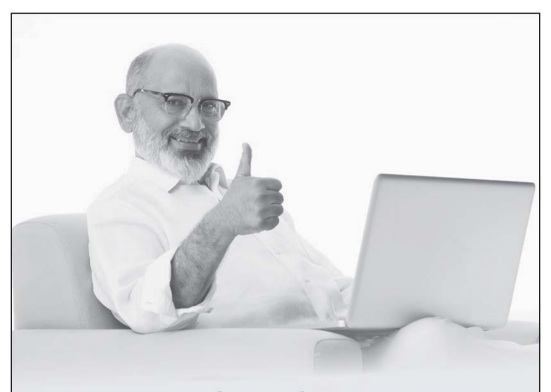
എന്ന് വിളിച്ചുപറയുവാൻ ഇക്കൂട്ടർ മടികാ ണിക്കുന്നു.

വിദ്യാഭ്യാസം സാർവത്രികമായതോടു കൂടി പത്തൊൻപതാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ അവ സാനത്തോടെ കേരളത്തിൽ ഒരു വലിയ സാമൂഹ്യ–സാംസ്കാരിക മുന്നേറ്റത്തിനു കാരണമായി. ക്രൈസ്തവ സഭകൾ വിദ്യാ ഭ്യാസസ്ഥാപനങ്ങൾ ആരംഭിച്ചതോടെ, ഈഴവരെപ്പോലെ ഉള്ള ജാതിസമുദായ ങ്ങൾക്കിടയിൽ വിദ്യാഭ്യാസം നേടിയ ഒരു വിഭാഗം ആളുകൾ ഉണ്ടായി വരുകയും, ഇത് കേരളത്തിലെ സാമൂഹൃജീവിതത്തിൽ വലിയ തോതിലുള്ള മാറ്റങ്ങൾക്ക് തുടക്ക മിടുകയും ചെയ്തു. ജന്മിമാരുടെ നെല്ലറ കൾ നിറയ്ക്കാൻ അഹോരാത്രം പണിയെ ടുക്കുക എന്നതു മാത്രമായിരുന്നു അന്നു വരെ കേരളത്തിലെ സാമൂഹിക വൃവ സ്ഥിതി അധഃസ്ഥിതർക്കു കല്പിച്ചു നൽകിയ ധർമ്മം. പാടത്തു പണിയെടുത്തു വരുമ്പോൾ മണ്ണിൽ കുഴികുത്തി അതിൽ ഇലവച്ചായിരുന്നു ഇവർക്കു ഭക്ഷണം നൽകിയിരുന്നത്. പൊതുസ്ഥലങ്ങളി ലെല്ലാം പ്രവേശനം നിഷേധിക്കപ്പെട്ടു. ജാതിയുടെ അടയാളമായ കല്ലുമാലകൾ കഴുത്തിലണിഞ്ഞു നടക്കാനും അവർ നിർബന്ധിതരായി. അരയ്ക്കു മുകളിലും മുട്ടിനുതാഴെയും വസ്ത്രം ധരിക്കുവാനും അന്നത്തെ അയിത്താചാരങ്ങൾ പിന്നോക്ക ജനവിഭാഗങ്ങളെ അനുവദിച്ചില്ല.

പിന്നോക്ക ജാതികളായി കണക്കാക്ക പ്പെട്ടിരുന്നവരിൽ നിന്ന് ശ്രീനാരായണ ഗുരു, അയ്യൻകാളി മുതലായവർക്ക് വിദ്യാ ഭ്യാസം ചെയ്യുവാനുള്ള അവസരം ഉണ്ടാ യത് ക്രൈസ്തവ സഭകൾ ആരംഭിച്ച വിദ്യാഭ്യാസ സ്ഥാപനങ്ങളുടെ പിന്തുടർച്ച യിലൂടെയാണ്. പിന്നീട് അത് ഉപജാതി കൾക്ക് അതീതമായി ചിന്തിക്കുവാനും, അനാചാരങ്ങളെ എതിർക്കുവാനും കാരണ മായി. അക്കാലത്ത് ചില സമൂഹങ്ങളെ മനു ഷ്യരായി പോലും പരിഗണിച്ചിരുന്നില്ല. സമൂഹത്തിൽ നിന്നും എല്ലാത്തരത്തിലും അവർ ബഹിഷ്കൃതരായിരുന്നു. കൃഷി ചെയ്യാൻ ജന്മിമാർക്ക് വേണ്ട ഒരു ഉപക രണം മാത്രമായിരുന്നു ഈ കൂട്ടർ. അയി ത്താചാരം മൂലം റോഡിലൂടെ നടക്കാനും വസ്ത്രം ധരിക്കാനും വിദ്യ നേടുന്നതിനും ഇവർക്ക് അവകാശമുണ്ടായിരുന്നില്ല. ഒരു പ്രദേശത്ത് ജനിച്ച് അവിടെത്തന്നെ ജീവിച്ച് അവിടെത്തന്നെ മരിക്കുന്ന ഒരു നിശ്ചല സമൂഹമായിരുന്നു പത്തൊമ്പതാം നൂറ്റാണ്ടിന്റെ ആരംഭം വരെ കേരളീയർ.

താഴ്ന്ന ജാതിക്കാർക്ക് ക്ഷേത്രപ്രവേ ശനം സാധ്യമാക്കിയ വൈക്കം സത്യാഗ്ര ഹത്തിന്റെ മുന്നണിപ്പോരാളികളിൽ വളരെ ക്രൈസ് ത വ രു ണ്ടാ യി രുന്നു എന്നതും ചിലർ ബോധപൂർവ്വം മറച്ചുവെ ക്കുവാൻ ശ്രമിക്കുന്നു. കേരളത്തിലെ സമു ദായ സൗഹാർദ്ദത്തിനുവേണ്ടി നിലകൊ ള്ളുവാൻ കേരള ക്രൈസ്തവർ എക്കാ ലവും ശ്രദ്ധിച്ചിരുന്നു. അതുകൊണ്ടാണ് കേരളത്തിലെ സമുദായ സംഘടനകൾ രാഷ്ട്രീയ പാർട്ടികൾ രൂപീകരിച്ച് രാഷ്ട്രീയ മുതലെടുപ്പിന് ശ്രമിച്ചപ്പോൾ ക്രൈസ്തവർ സ്വന്തമായൊരു പാർട്ടി രൂപീ കരിക്കുവാൻ ശ്രമിക്കാതിരുന്നത്. ആളും അർത്ഥവും സംഘടനാശേഷിയും ശക്ത മായ നേതൃത്വവുമുണ്ടായിട്ടും ഭാരതീയ സമുദായത്തിന്റെ മുഖ്യധാരയിലൂടെ ഒഴുകാ നാണ് ക്രൈസ്തവരെന്നും പരിശ്രമിച്ചിട്ടു ള്ളത്. തുമ്പയിലെ ബഹിരാകാശ വികസ നകേന്ദ്രത്തിനുവേണ്ടി പള്ളിയിരുന്ന സ്ഥലം ചോദിച്ചപ്പോൾ അതു വിട്ടുകൊ ടുത്ത പാരമ്പര്യമാണ് ക്രൈസ്തവ സഭ യ്ക്കുള്ളത് എന്നതും മലയാളി മനസ്സിന് മറക്കുവാൻ സാധ്യമല്ല. ആധുനിക നവോ ത്ഥാന പ്രചാരകർ കേരളത്തിലെ ക്രൈസ്തവ സഭകളുടെ സംഭാവനകളെ ഒരുകാലത്തും വിസ്മരിക്കാൻ പാടില്ല.

(അവസാനിച്ചു)



# Rajagiri Telemedicine Services

#### CONSULT WITH YOUR DOCTOR FROM THE COMFORT OF YOUR HOME

Telemedicine service is to help patients save on travel cost and stay in touch with their doctors from wherever they are.

The services can be availed between 9.00am to 5.00pm IST. Please ensure a laptop with high speed internet is available at your end Consultation timings will be mutually fixed, based on doctors available time schedule.

For any Emergency situation, patient should be taken to the nearby Hospital.

To book a telemedicine appointment email to **telemedicine@rajagirihospital.com** or **Whatsapp to +91-7356600884 (messages only)** for more details visit **www.rajagirihospital.com**, or call: **+ 91 484 29 05 040** 











www.rajagirihospital.com

f Rajagiri Hospital Kochi in Rajagiri hospital

#### ഖുവലോകം - 53

ഫാ. ഡോ. തോംസൺ റോബി

# വിവേകപൂർവമായ സമീപനം – ജീവിതവിജയത്തിന്നാധാരം



യുവരാജാവായ സോളമന് സാപ്നത്തിൽ ദൈവം ദർശനമേകി "നിനക്ക് ഇഷ്ടമുള്ള ഏതെങ്കിലും വരം ചോദിച്ചുകൊൾക" എന്ന് അരുളിച്ചെയ്തു. "രാജ്യം ഭരിക്കുന്നതിനും ന്യായപാലനം നടത്തുന്നതിനും ആവശ്യമുള്ള ജ്ഞാനവും വിവേകവും നല്കണമേ" എന്നാ യിരുന്നു സോളമന്റെ പ്രാർത്ഥന. ഇതിൽ ദൈവം പ്രസാദിക്കുകയും ലോകത്തിലുള്ള എല്ലാ രാജാക്കൻമാർക്കും ഉള്ളതിനേക്കാള ധികം ജ്ഞാനവും, വിവേകവും, ധനവും, മാനവും സോളമന് നൽകുകയും ചെയ്തു. അദ്ദേഹമാണ് പ്രസിദ്ധമായ യരുശലേം ദേവാ ലയം നിർമ്മിക്കുകയും ജ്ഞാനിയായ രാജാവ് എന്ന പേരിൽ പ്രശസ്തി നേടുകയും ചെയ്ത ത്. ശലോമോനേപ്പോലെ, ഉയരങ്ങളിലെത്തു വാൻ കഴിയണമെങ്കിൽ, മനുഷ്യന് ദൈവ ത്തിൽനിന്നും 'വിവേകം' ലഭിക്കണം.

'ജ്ഞാനം' എന്നാൽ ജീവിതത്തിൽ മൂല്യ ങ്ങളെ പ്രാവർത്തികമാക്കുവാൻ കഴിയുക എന്നതാണ്. നാം ആർജ്ജിച്ച അറിവുകൾ പ്രായോഗികജീവിതത്തിൽ പ്രാവർത്തികമാക്കു വാനുള്ള ആർജ്ജവമാണ് ജ്ഞാനം. മനു ഷ്യനെ മൂടിയിരിക്കുന്ന വികൃതമായ ആവരണ ങ്ങൾക്കുള്ളിൽ വിജയത്തിന്റെ ഉന്നത വിഹാ യസ്സിലേക്ക് പറന്നുയരാൻ ശക്തിയുള്ള ചിറ കുകൾ ഒളിഞ്ഞിരിപ്പുണ്ടെന്നുള്ള സത്യം മറ ക്കരുത്. വികൃതമായ ഒരു ജീവിയിൽനിന്ന് പൂഞ്ചിറകണിഞ്ഞ ഒരു പൂമ്പാറ്റയെ ദൈവം പുറപ്പെടുവിച്ചെങ്കിൽ, തന്റെ മക്കളായ മനുഷ്യ രിൽനിന്ന് സുന്ദരവും പ്രയോജനകരവുമായ എത്രയെത്ര നന്മകൾ പുറപ്പെടുവിക്കാതിരിക്കു കയില്ല എന്നു നാം തിരിച്ചറിയണം. ഈ സത്യം മനസ്സിലാക്കുവാൻ കഴിയാതെ പോകു ന്നവരാണ് മരുഭൂപ്രയാണത്തിൽ തളർന്നുവീ ണുപോകുന്നത്. ചിറകുകൾ നമ്മിൽത്തന്നെയു ണ്ടെന്ന് നാം തിരിച്ചറിയണം.

ജീവിതം അനായാസേന മുന്നോട്ടു പോകാ നാണ് എല്ലാവരും ആഗ്രഹിക്കുന്നത്. പക്ഷേ അത് സാധ്യമല്ല. അവിടെയാണ് ജ്ഞാനത്തോ ടെയുള്ള നമ്മുടെ കാൽവയ്പ്പിന്റെ പ്രാധാന്യം. ഓരോ ദിവസവും സൂര്യന്റെ പുതുവെളിച്ചം ഭൂമിയിലേക്ക് കടന്നുവരുന്നതോടൊപ്പം പ്രത്യാ ശയുടെയും ശുഭാപ്തിവിശ്വാസത്തിന്റെയും ഉത്തമചിന്തയുടെയും പ്രകാശകിരണങ്ങൾ നമ്മുടെ മനസ്സിലേക്ക് കടന്നുവരട്ടെ. അപ്പോൾ മാത്രമേ വിവേകത്തോടെ, തെളിമയോടെ, ഓരോ ദിവസവും ചിലവഴിക്കുവാൻ നമുക്ക് കഴിയുകയുള്ളൂ. വികാരങ്ങൾക്ക് കടിഞ്ഞാൺ ഇടാൻ കഴിയാത്ത യുവതലമുറയെയാണ് നാം ഇന്ന് ദർശിക്കുന്നത്. അവരെ ഏതു കുൽസി തപ്രവൃത്തികളും ചെയ്യുവാൻ പ്രേരിപ്പിക്കുന്ന സ്ഥിതിവിശേഷമാണ് എവിടെയും കാണാൻ കഴിയുന്നത്. രാഷ്ട്രീയമുതലെടുപ്പിനും, മത ത്തിന്റെ പേരിലുള്ള ചൂഷണത്തിനും നമ്മുടെ യുവതീയുവാക്കൾ ബലിയാടുകളായി തീരുവാ നുള്ള കാരണം ജ്ഞാനപൂർണ്ണമായ ചിന്ത യുടെ അഭാവമാണ്.

സമ്പൽസമൃദ്ധിയിലോ ശാസ്ത്രത്തിന്റെ നേട്ടങ്ങളിലോ നമുക്ക് അഭിമാനിക്കാം എങ്കിലും അതിൽ പൂർണ്ണമായി ആശ്രയിക്കു വാൻ കഴിയില്ല. സമ്പത്താണ് ലോകത്തിൽ പ്രധാനമെങ്കിൽ ശാസ്ത്രത്തിലും മറ്റും നേട്ട ങ്ങൾ പ്രാപിച്ച സമ്പന്നമായ അമേരിക്ക ആണ് ഏറ്റവും ഉല്ലാസ ജീവിതകേന്ദ്രമാകേണ്ടത്. എന്നാൽ മോഹങ്ങളും, മോഹഭംഗങ്ങളും, അസ്വസ്ഥതയും, കുടുംബനശീകരണവും അവിടെ വർദ്ധിക്കുന്നതിനാൽ ജീവിതക്ലേശം അതൃധികം അഭിമുഖീകരിക്കുന്ന രാജ്യങ്ങളിൽ ഒന്നാണ് അമേരിക്ക എന്നതാണ് സത്യം. അപ്പോൾ ഭൗതിക വളർച്ചയല്ല മറിച്ച് ദൈവ ത്തിൽ വേരൂന്നിയ പതറാത്ത ഒരു ആത്മീക സമൂഹമാണ് ഇന്നിന്റെ ആവശ്യം. അതിന് വഴി കാട്ടിയാകേണ്ട ആത്മീയ മണ്ഡലവും ഇന്ന് അധഃപതിച്ചുപോയിരിക്കുന്നു. മതനേതാക്കൾ രാഷ്ട്രീയ വക്താക്കളായി മാറുന്നതും ലോക മോഹങ്ങളുടെ വശീകരണത്തിൽ വീഴുന്നതും ഭൂഷണമല്ല. പഴയകാലത്ത് ഒരു പുരോഹിതൻ ഏത് രാഷ്ട്രീയ ധാരയിൽ വിശ്വസിച്ചിരുന്നെ ങ്കിലും 'നിഷ്പക്ഷമായിരിക്കുക' എന്നതായി രുന്നു പ്രമാണം. പൊതുപ്രവർത്തനത്തിൽ വിശ്വാസൃത നിലനിന്നിരുന്ന കാലഘട്ടമായി രുന്നു അത്. എന്നാൽ ഇന്ന് മതപുരോഹിത ന്മാർതന്നെ രാഷ്ട്രീയപരമായി ചിന്തിക്കുകയും അതിനായി ബദ്ധപ്പെട്ട് പ്രവർത്തിക്കുകയും ചെയ്യുന്നത് സംസ്കാര തകർച്ചയാണ്, മൂല്യ ച്യുതിയാണ്, ആത്മീയ പാപ്പരത്തമാണ്.

ഇവിടെയാണ് ജ്ഞാനപൂർവ്വമായ വിചി ന്തനം യുവതലമുറ ആർജ്ജിക്കേണ്ടത്. വഴി കാട്ടേണ്ടവർ വഴിതെറ്റി നടന്നാൽ അവർ പോകുന്ന വഴി ശരിയല്ല എന്നു പറയുവാനുള്ള ആർജ്ജവം യുവതലമുറയ്ക്കുണ്ടാകണം. ശരി യായ വഴി തെരഞ്ഞെടുക്കണം. ശലോമോൻ ആഗ്രഹിച്ചതുപോലെ ജ്ഞാനമാർഗ്ഗത്തിൽ ചരിക്കുവാനുള്ള ആഗ്രഹം നമ്മിലുണ്ടാകണം. നല്ല ജീവിതത്തെക്കുറിച്ച് ചിന്തിക്കുക. 'ജീവി തമാണ് എന്റെ സന്ദേശം' എന്ന ഗാന്ധിചിന്ത നമ്മെ നയിക്കണം. നാം ജീവിതയാഥാർത്ഥ്യ ത്തെക്കുറിച്ച് ബോധമുള്ളവരാകണം. ഇരുട്ടിനെ ഭയപ്പെടേണ്ട. വെളിച്ചം വരുമ്പോൾ ഇരുട്ട് താനേ നീങ്ങിപ്പോകും. ദൈവത്തിന്റെ വാഗ്ദാ നങ്ങളിൽ ശരണപ്പെടുന്നവരെ വിമാന ത്തിൽനിന്ന് പാരച്യൂട്ടിൽ സമരമുഖത്തേക്ക് എടുത്തുചാടുന്ന ഭടനോട് ഉപമിക്കാം. പാരച്ചു ട്ടിന്റെ കയറുകൾ തന്നെ താങ്ങിക്കൊള്ളും എന്ന ചിന്ത ആ ഭടന് ഉറപ്പു നൽകുന്നു. അതു പോലെ ധൈര്യപൂർവ്വം സാഹചര്യങ്ങളെ നേരി ടുക. അപ്പോൾ വിജയം നിശ്ചയം.

"ശാസ്ത്രം പരാജയപ്പെടുമ്പോൾ ദൈവം ഇടപെടുന്നു" എന്നു പറയപ്പെടുന്നതുപോലെ മനുഷ്യന്റെ കഴിവിനപ്പുറം ഉള്ള ശക്തിയുടെ ഇടപെടൽ നമുക്ക് പലപ്പോഴും അനുഭവിക്കു വാൻ കഴിയുന്നുണ്ടാവും. മാർട്ടിൻ ലൂഥർ പറ യുന്നു, "തിരികല്ലിൽ ഗോതമ്പിട്ടു തിരിച്ചാൽ മാത്രമേ ഗോതമ്പുമാവ് കിട്ടുകയുള്ളൂ. ഗോത മ്പിടാതെ വെറുതെ തിരിച്ചാൽ തിരികല്ല് അരഞ്ഞു പോകും." തേഞ്ഞ് ഇങ്ങനെ ഊർജ്ജം നഷ്ടപ്പെടാതിരിക്കുവാൻ വിവേക പൂർവ്വമായ പ്രവർത്തനവും ചിന്തയും നമ്മിലു ണ്ടാകണം. മൂടൽമഞ്ഞു മാറി തെളിച്ചമുള്ള തായി നമ്മുടെ മനോമുകുരം പ്രകാശിക്കണം. അതിന് ശലോമോൻ പ്രാർത്ഥിച്ചതുപോലെ "വിവേകമുള്ള ഒരു ഹൃദയം എനിക്കും തര ണമേ" എന്ന് ജഗദീശ്വരനോട് പ്രാർത്ഥിക്കാം. യുവലോകം ഈ ജ്ഞാനചിന്തയാൽ നിറഞ്ഞ് നേർവഴിയിൽ പ്രയാണം ചെയ്യുവാനുള്ള ആത്മീകശക്തിയും, വിവേകപൂർവ്വമായ സമീ പനത്താൽ ജീവിതത്തെ നേരിടുവാനുള്ള ഉൾക്കരുത്തും ആർജ്ജിക്കണം. 0

നവചിന്തകൾ ജേക്കബ് ഉമ്മൻ, ചെങ്ങന്നൂർ

# നേടണമെങ്കിൽ തൃജിക്കണം

പാശ്ചാത്യരാജ്യങ്ങളിൽ ഒരു ചൊല്ലുണ്ട്: 'ശിശിരത്തിൽ ഒരിക്കലും വൃക്ഷം മുറിച്ചുകളയരുത്'.

ശൈത്യത്തിൽ അതിന്റെ ഇലകൾ കൊഴിഞ്ഞിട്ടു ണ്ടെന്നു കരുതി മരം ഉണങ്ങിയിട്ടില്ല. മഞ്ഞുകാലത്ത് മിക്ക വൃക്ഷങ്ങളും ഇല പൊഴിക്കും. പക്ഷേ ഋതു ക്കൾ മാറിവരും. തണുപ്പുകാലം മാറി പൂക്കാലം വരും. വൃക്ഷങ്ങൾ തളിർക്കും. പൂവണിയും. അതു പോലെ ജീവിതത്തിലെ ശിശിരം പോയി വസന്ത കാലം വരും. മനുഷ്യജീവിതത്തിലും പ്രതികൂലത കൾ മാറി പ്രതീക്ഷയുടെ കാലം വരും. ഒന്നു പോയാലെ മറ്റൊന്നുവരികയുള്ളൂ.

ഒരിക്കൽ ഒരു യാത്രക്കാരൻ മരുഭൂമിയിൽ പെട്ടു. ദാഹവും വിശപ്പും കാരണം വല്ലാതെ അലഞ്ഞു. ചുറ്റും കണ്ണോടിച്ചപ്പോൾ ചുട്ടുപൊള്ളുന്ന മണൽത്തരി യല്ലാതെ ഒരിടത്തും പച്ചപ്പോ ജലാംശമോ കാണുന്നി ല്ല. വളരെ ദാഹിച്ചു ക്ഷീണിച്ചു പരവശനായി നടക്കു മ്പോൾ അങ്ങു ദൂരെ ഒരു ചെറിയ കുടിൽ കാണാനി ടയായി. യാത്രക്കാരന് ആശ്വാസമായി.

നടന്നുനടന്ന് അയാൾ ആ കുടിലിലെത്തി. പഴ ക്കാകൊണ്ട് പൊട്ടിപ്പൊളിഞ്ഞ ആ കുടിലിൽ ആരെയും കണ്ടില്ല. പെട്ടെന്ന് കണ്ണുകൾ എന്തിലോ ഉടക്കി.

കുടിലിന്റെ ഒരു മൂലയ്ക്ക് കൈകൊണ്ട് പ്രവർത്തിപ്പിക്കുന്ന ഒരു വാട്ടർ പമ്പു കണ്ടപ്പോൾ ആശ്വാസമായി. തുരുമ്പെടുത്തിരിക്കുന്ന ആ പമ്പിന്റെ അവസ്ഥ കണ്ടപ്പോൾ നിരാശ തോന്നി. സഹിക്കാൻ പറ്റാത്ത ദാഹം കാരണം അയാൾ ഒന്നു ശ്രമിച്ചു നോക്കി. പ്രവർത്തിക്കുന്നില്ല.

ദയനീയമായി നാലുപാടും കണ്ണോടിച്ചപ്പോൾ ഒരു കാര്യം ശ്രദ്ധയിൽപെട്ടു. കുടിലിന്റെ മൂലയ്ക്ക് ഒരു ചെറിയ കൂജ ഇരിക്കുന്നു. അടച്ചുവച്ചിരിക്കുകയാണ്. തുറന്നു നോക്കിയപ്പോൾ ആശ്വാസമായി. നിറയെ വെ ള്ളമുണ്ട്. കൂജയുടെ അടുത്ത് ഒരു കുറിപ്പ് എഴുതി വച്ചിരിക്കുന്നു. "ഈ വെള്ളം പമ്പിൽ ഒഴിച്ചുകൊടു ത്താലേ പമ്പു പ്രവർത്തിക്കയുള്ളൂ. ദയവായി കുടം വീണ്ടും നിറച്ചു വയ്ക്കുക." ചില പമ്പുകൾ അങ്ങ നെയാണ്. ആദ്യം വെള്ളം ഒഴിച്ചുകൊടുത്താലേ അവ പ്രവർത്തിക്കൂ. പക്ഷേ ഈ പമ്പിന്റെ അവസ്ഥ കണ്ടിട്ടു വെള്ളം അതിലൊഴിച്ചു കൊടുത്താൽ കയ്യിൽ കിട്ടി യതു നഷ്ടപ്പെടുമോ എന്ന ആശങ്ക അദ്ദേഹത്തെ അല ട്ടി. ഈ നിർദ്ദേശം അനുസരിക്കാതെ കുടത്തിലെ വെള്ളം കുടിച്ചിട്ടു കുടം ഒഴിച്ചു വെച്ചു പോയാൽ ഇനി വരുന്നവർ എന്തുചെയ്യും.

ഏതായാലും കുറിപ്പിലെ നിർദ്ദേശം അനുസരി ക്കാൻ തീരുമാനിച്ചു. കുടത്തിലെ വെള്ളം പമ്പിൽ ഒഴിച്ചു കൊടുത്തു. എല്ലാ ശക്തിയുമെടുത്ത് പമ്പു പ്രവർത്തിപ്പിച്ചു. വെള്ളം കുഴൽ നിറഞ്ഞൊഴുകി. ആവശ്യത്തിനു കുടിച്ചു ദാഹം തീർത്തു. കുടം നിറച്ച് വീണ്ടും യഥാസ്ഥാനത്തു വച്ചു.

ആ കുറിപ്പിൽ അദ്ദേഹം ഒന്നുകൂടി ചേർത്ത് എഴുതി വച്ചു:

"എന്നെ വിശ്വസിക്കൂ. ഇതു സത്യമാണ്. എന്തെ ങ്കിലും നേടണമെങ്കിൽ നമ്മുടെ കയ്യിലുള്ളത് തൃജി ക്കാൻ കഴിയണം"

കയ്യിലുള്ളത് തൃജിക്കാൻ കഴിയാതെ വീണ്ടും വീണ്ടും നേടാൻ ശ്രമിക്കുന്നത് യഥാർത്ഥ ലക്ഷ്യത്തി ലെത്തുവാൻ സഹായിക്കുകയില്ല.

സർവ്വപരിത്യാഗിയായ യേശുനാഥനും പറഞ്ഞത് അതു തന്നെയല്ലേ?. ഒരുവൻ തനിക്കുള്ളതു തൃജി ച്ചാൽ മാത്രമേ ക്രിസ്തുവിനെ അനുഗമിക്കാൻ കഴി യുകയുള്ളൂ. ചിലത് വർജ്ജിച്ചാൽ നിശ്ചയമായും ചിലത് ആർജ്ജിക്കുവാൻ കഴിയും.

"All that is not given, is lost" - an old Indian proverb.

#### സ്മരണാഞ്ജലി

## ഡോ. ജേക്കബ് മണ്ണാറപ്രായിൽ കോർ-എപ്പിസ്ക്കോപ്പാ

# ഡോ. ബാബു പോൾ – കാലഘട്ടത്തിന്റെ സുകൃതം



ദിവംഗതനായ ഡോ. ബാബു പോളിനെക്കുറിച്ച് ഒരു അനുസ്മരണക്കുറിപ്പ് എഴുതുവാൻ ഒരുങ്ങുമ്പോൾ എന്റെ മനസ്സിൽ പെട്ടെന്ന് തെളിഞ്ഞത് വി. ബൈബിളിൽ പഴയ നിയമത്തിലെ ഒരു വാകൃമാണ്. "നീതിമാനായ ദാസൻ തന്റെ പരിജ്ഞാനം കൊണ്ട് പലരേയും നീതീകരിക്കും. അതുകൊണ്ട് ഞാൻ അവന് മഹാന്മാരോടു കൂടെ ഓഹ രി കൊടുക്കും. (യെശയ്യാ 53:11)

എന്റെ മാതൃ സഹോദര പുത്രനായ ഡോ. ബാബു പോൾ ശാലോമോനെപ്പോലെ വിജ്ഞരിൽ വിജ്ഞനും ജ്ഞാനികളിൽ ജ്ഞാനിയും ആയിരുന്നുവെന്ന് സാക്ഷി ക്കുവാൻ എനിക്ക് അതിയായ സന്തോഷമുണ്ട്. സാമൂഹിക, സാംസ്കാരിക, സാമുദായിക നഭോ മണ്ഡലങ്ങളിൽ കാന്തി ചിന്തി പ്രശോഭിച്ചിരുന്ന പ്രതിഭാധനനായിരുന്നു അദ്ദേഹം. മാതുഭാഷയായ മലയാളത്തിന്റെ തനിമ അര ക്കിട്ടുറപ്പിച്ച ഭരണകർത്താവും പ്രഗത്ഭ വാഗ്മിയും എഴുത്തുകാരനും മികവുറ്റ സംഘാടകനും ആയിരുന്നു.

പൗരാണിക കാലം മുതൽ സമൂഹത്തിൽ നിലനിന്നു പോന്നതും എന്നാൽ ഇപ്പോൾ അപ്രത്യക്ഷമായിക്കൊണ്ടി രിക്കുന്നതുമായ പല സനാതന മുല്യങ്ങളുടെയും ഉത്തമ സാക്ഷിയായിരുന്നു അദ്ദേഹമെന്ന് വിശേഷിപ്പിക്കുവാൻ ഞാൻ ആഗ്രഹിക്കുന്നു. കറ പുരളാത്തതും തിളക്കമാർന്ന തുമായ ഉത്തമ വ്യക്തിതിത്തിന്റെ ഉടമ, ആക്ഷേപങ്ങളോ, ആരോപണങ്ങളോ തെല്ലും തൊട്ടുതീണ്ടാത്ത സമർത്ഥനായ ഭരണാധിപൻ. വയസ്സ് 78 ആയിരുന്നുവെങ്കിലും യൗവ്വനത്തിന്റെ പ്രസരിപ്പാർന്ന ഓജസ്സും തേജസ്സും കർമ്മോത്സുകതയും കൈമുതലായി ഉണ്ടായിരുന്ന വ്യദ്ധനായ യുവാവായിരുന്നു അദ്ദേഹം. തികച്ചും മാന്യൻ എന്ന രണ്ടക്ഷരം അദ്ദേഹത്തിന് ഇണങ്ങുന്ന വിശേഷണമാണ്.

ബാബുവും സഹോദരൻ റോയി പോൾ ഐ.എ. എസും വീടിനും നാടിനും അഭിമാനമാണ്. വിളിയ്ക്കപ്പെട്ട വിളിക്ക് യോഗ്യമാം വിധം മനോവിനയത്തോടും ശാന്ത തയോടും ആത്മാർത്ഥതയോടും ദീർഘക്ഷമയോടും എല്ലാറ്റിനുമുപരി തികഞ്ഞ ദൈവാശ്രയബോധത്തോടും കൂടി ഓട്ടം തികച്ച് അയച്ചവന്റെ തിരുമാറിലേക്ക് മടങ്ങിപ്പോയ ബാബു പോൾ എന്നാളും സജീവമായി മനുഷ്യഹൃദയങ്ങളിൽ കുടികൊള്ളുമെന്നതിന് സംശയമില്ല.

വിപുലമായ വായനയും ആഴമേറിയ ചിന്തയും അദ്ദേ ഹത്തെ വിജ്ഞാനത്തിന്റെ നിറകുടമാക്കി മാറ്റി. വിവിധ വിഷയങ്ങളെക്കുറിച്ച് അദ്ദേഹം എഴുതി പ്രസിദ്ധീകരിച്ചി ട്ടുള്ള സാരഗർഭമായ ഗ്രന്ഥങ്ങൾ ഒന്നിനൊന്ന് ശ്രേഷ്ഠമാ ണ്. 'വേദപുസ്തകരത്നാകരം' എന്ന ബൈബിൾ വ്യാഖ്യാ നഗ്രന്ഥം മലയാള ഭാഷയ്ക്കും വേദശാസ്ത്ര പഠനത്തിനും അദ്ദേഹം നൽകിയ അമുല്യനിധിയാണ്.

അധികാരത്തിന്റെ ഉന്നത ശ്രേണിയിൽ എത്തി നിന്ന പ്പോഴും മന്ത്രിയേയും ഓഫീസിലെ തൂപ്പൂകാരിയേയും അദ്ദേഹം ആദരിച്ചിരുന്നുവെന്നത് ശ്രദ്ധേയമാണ്. കാര്യസാ ദ്ധ്യത്തിനുവേണ്ടി ആരുടെയെങ്കിലും ഔദാര്യത്തിനായി കൈ നീട്ടുന്ന പ്രകൃതം അദ്ദേഹത്തിന് അന്യമായിരുന്നു. അതുകൊണ്ടുതന്നെ ലഭിക്കേണ്ടിയിരുന്ന പല സ്ഥാനമാ നങ്ങളും ലഭിക്കാതെ പോയതിൽ ഒരിക്കൽ പോലും പരാ തിയോ പരിഭവമോ അദ്ദേഹം പ്രകടിപ്പിച്ചിരുന്നില്ല.

ഈ ലോകം സ്വപ്നം കാണുന്നതിനേക്കാൾ വൻകാ രൃങ്ങൾ നേടുവാൻ ത്രാണിയുള്ളതാണ് പ്രാർത്ഥനയെന്ന് വിശ്വസിച്ചിരുന്ന അദ്ദേഹത്തിന്റെ ആദ്ധ്യാത്മിക ജീവി തവും വേദപുസ്തക പരിജ്ഞാനവും വാക്കുകൾകൊണ്ട് എഴുതിയറിയിക്കുക പ്രയാസമാണ്. ഒരു ശ്രേഷ്ഠ പുരോ ഹിതന്റെ മകൻ ആയിരുന്ന അദ്ദേഹം ചെറുപ്പം മുതൽ ദേവാലയ ശുശ്രൂഷകളിലും ആരാധനാനുഷ്ഠാനങ്ങളിലും കൃത്യമായി അന്ത്യത്തോളം ശുഷ്കാന്തിയോടെ പങ്കെടു

മലങ്കര സഭാ പ്രശ്നങ്ങൾ അവസാനിക്കാത്തതിൽ അതീവ ദു:ഖിതനായിരുന്ന അദ്ദേഹം സഭാസമാധാനത്തി നായി അവസാന ശ്വാസം വരെ യത്നിച്ചിരുന്നു. ഭിന്നത കൾ വെടിഞ്ഞ് ഒന്നായി നിന്ന് ദൈവരാജ്യ പ്രഘോഷ ണത്തിലൂടെ ക്രൈസ്തവ സാക്ഷ്യം വെളിപ്പെടുത്തുക യാണ് കാലഘട്ടത്തിന്റെ അനിവാര്യതയെന്ന് അദ്ദേഹം വിശ്വസിച്ചിരുന്നു.

അധികാരം അഹങ്കരിക്കുവാനുള്ളതല്ല എന്നും പരാ ജയങ്ങളെ അതിജീവിച്ച് വിജയത്തിലേക്ക് നടന്നടുക്കു കയാണ് കരണീയമെന്നും അദ്ദേഹം അഭിപ്രായപ്പെട്ടിരു ന്നു. നർമ്മോക്തി കലർന്ന അദ്ദേഹത്തിന്റെ അർത്ഥഗർഭ മായ പ്രസംഗങ്ങൾ കേൾവിക്കാരെ എത്രനേരം വേണമെ ങ്കിലും പിടിച്ചിരുത്തുവാൻ മതിയായവയായിരുന്നു. 'കിടന്നു മരിക്കരുത്, മരിച്ചു കിടക്കണം' എന്നായിരുന്നു അദ്ദേഹ ത്തിന്റെ ആഗ്രഹം. മരിക്കുന്നതിന് നാലുദിവസം മുമ്പ് പല വിഷയങ്ങൾ ഫോണിൽ സംസാരിച്ചെങ്കിലും ഏതെങ്കിലും വിധത്തിലുള്ള ബുദ്ധിമുട്ടുകളോ ക്ഷീണമോ ഉള്ളതായി തോന്നിയില്ല. അദ്ദേഹത്തിന്റെ ജാലിക്കുന്ന നേത്രങ്ങളി ലൂടെ അന്ധരായ രണ്ടു സ്ത്രീകൾ ഇന്ന് ഈ ലോക ത്തിന്റെ പ്രകാശം കാണുന്നു എന്നതിൽ അദ്ദേഹം സന്തോ ഷിക്കുന്നുവെന്ന് കുറിച്ചുകൊണ്ട് ആ കൊച്ചേട്ടന്റെ ആത്മാ വിന് ഈ അനിയൻ നിതൃശാന്തി നേരുന്നു.

Pilgrimage-43
Fr.Dr.K.M.George

# The Human Horizon: "Mystery and Mastery"



(continued)

## Image and likeness

The Bible opens with the magnificent statement in the very first chapter of the first book that the human being was created in the image and likeness of God.

"And God said; Let us make man in our image, in our likeness...

so God created man in his own image, in the image of God created he him; male and female created he them"(Gen. 1:26-27).

Two things are important here:

- 1.Each human person, male or female, is created in God's image and likeness.
- 2. Humanity, as a whole, as one body, inclusive of men and women, is created in God's image.

Unfortunately in the history of exegesis of this passage, patriarchal interpreters sometimes restricted the image of God only to the male. They also limited it to the individual males rather than to humanity of men and women as a whole.

We need to restore the twin aspects of the image of God in male and female as individual persons as well as in the one humanity of men and women corporately, irrespective of their religious persuasions. (When the new Pope, the charismatic Francis washed the feet of a woman, a Muslim, among others in the Washing of the Feet ceremony during the Holy Week, traditional Catholics were scandalized, and the official Roman Catholic media played it down as much as possible.)

#### The Image of the imageless God

A major difficulty arises here. Do we know the shape of God the Archetype? Does God have a form? We are taught that God is without form. God is Spirit. Then how can we have God's image and likeness portrayed in the human being? The Judeo- Christian tradition zealously keeps the aniconic notion of God.

In India, the philosophical-theological tradition of Advaitha Vedanta also strongly holds that Atman has no name or form. It is radically beyond all Nama and Rupa, name and form. The word Atman, the ultimate reality, is translated in an approximate way in English as Self or Spirit.

So when we say we are created in God's image, what do we mean? In the Christian Patristic tradition several answers have been given: some would identify the human power of reason/power of speech(logos) as the key element in the Imago Dei. Some others would place emphasis on freedom and creativity as reflection of God's nature in the human being. This of course would not exclude the power of reason. Some early teachers would identify the soul as unique to the human being created in God's image. Still others would say that it is the whole human person – body, mind and soul together - that constitutes the image of God.(See, Olivier Clement, Questions sur l'homme, Edition Anne Sigier, Saint-Foy, 1986.)

The importat thing is to recognize that the image of God is an open reality. You may take

in all these interpretations of the Image. Still it is open and capable of receiving new contributions. There is no neat definition of the image of God in us, closed and sealed forever. Like the horizon it can be pushed further and further infinitely depending on our spiritual mobility and our capacity for higher vision. If God's nature is infinite, then the human nature, though created and contingent on God's will, participates in that infinity of God's will and love. This is the free gift of God to humanity. We are called in Christ to be partakers in God's nature(II Pet 1:4). This is the basis for the Eastern Patristic concept of deification or Theosis. 'Becoming God' is the destiny of the human person. The Fathers of the Church would say this is "bold language", but still they insisted on using it. The gift of participation in God opens up vast possibilities for humanity.

#### **Iconoplasticity and Creativity:**

Neuroscientists now tell us about one important feature of the human brain which they call *neuroplasticity*. It is the ability of the human brain to create new connections between neurons or brain cells and reorganize the brain as and when need arises. This means there is a high degree of openness in our brain's ability to learn new things and to respond to new situations and environment.

Let us take the analogy of neuroplasticity in a metaphorical sense and use it in relation to God's image (icon) in us. So let us coin here a new word Iconoplasticity. It is the unbounded image of God in us that can grow, make infinite progress, branch out to ever new transcendent dimensions, repair damages and injuries caused in our personality by sin, make new connections between human beings of all races and religions, relate to nature in a new way, help

us become a new creation in Christ and embrace the whole of reality. In brief it is our God-given ability to reorganize ourselves and re-order the world. Iconoplasticity can be understood in terms of our freedom, creativity and our inclination to the Good without, however, underestimating the fallen condition of our humanity, the reality of sin and evil. Our ethical choices and our inclinations for that which is ultimately Good and Beautiful depend on Iconoplasticity, the flexibility and freedom of the image of God in humanity to enter into ever new relations with others and with the rest of creation and envisage new configurations of Reality.

The early theological tradition of the church makes a distinction between image and likeness, fully knowing that they are synonymous and it is a matter to Hebrew parallelism. Irenaeus, Origen, Cappadocians, Cyril of Jerusalem and other teachers in the Alexandrian tradition have used it. It is a deliberate device to distinguish between a gift and a task - the gift of the image in human person and the task of the human person to realize the vast potential of the image by living a life that will lead to God's likeness in us. While we are born with the image imprinted in us because of the Creator's will and love, we are called to realize that orginal image through our life in this world. This is the space for social, ethical and spiritual commitment in the world. In other words one has to grow from image to likeness. One carries the whole history with all its ambiguities and possibilities in this process of growth and transfiguration. One does not escape or shortcut it but lives it out in faith, hope and love.

(To be continued)

Let's listen

Mrs. A. Lukose

# Christianity Should Be Caught

The Christian Church as such started after Pentecost. It was the entire body of all comrades, united in the fellowship with one another with faith in Jesus Christ. The way the community lived was an eyeopener for their neighbours. It leavened the social life by a new standard of conduct, by works of charity, care for the poor and its emphasis on personal purity of life and a spirit of forgiveness, and thus it stood for a new social order. Their happiness was won out by the simplest materials of life. The peace and joy they exhibited was so palpable that others took notice of their transformation and expressed their desire to join them. Thus Christianity was caught, not taught.

The first Christians experienced the Church as a zone of freedom and liberation. They saw the life in the Church and the life in the pagan society as a contrast between freedom and slavery. They entered the new environment as if out of a world of darkness and despair and fear and anxiety into a community of love, hope and mutual service. Thus the spread of Christianity in the early days was mainly through informal missionaries. The first generation of the Christian Church realised that the gospel should reach all mankind. The spontaneous enthusiasm on the part of the people, differing in age, background and culture was backed up by the quality of their lives. In an age that was pleasureconscious and materialistic like ours today, the pagans saw something unusual and attractive.

Jesus had given his disciples power to spread the message of love and to heal the sick. They understood their responsibility and obeyed Him. All of them travelled far and wide, undergoing various tribulations and accepting martyrdom. The first three centuries witnessed severe persecution of Christians and many of them welcomed their martyrdom, because they felt that their Christian faith was worth dying for. We have to feel that it is a faith worth living for. They gave their best by dying; we must give our best by living that faith. Every Christian must feel some personal responsibility for the gospel.

History records the life of several later missionaries who left their comfortable lives and travelled all over the world to spread the message of love. Hudson Taylor in China, Dr. Schweitzer in Africa and Father Damian treating the lepers in their colony are a few examples. They were trail blazers. Their simple life styles and the love and care they exhibited were enough to win many souls for Christ. Mother Theresa, a recent missionary, is well known to all of us. No organisation has been so enduring, so world-wide in its influence

and so beneficent in its service and vitality as the Christian Church. Wherever it has gone, it has sown seeds out of which have grown hospitals for the sick, schools and divine ideas of courage, charity and brotherhood unknown before. Those missionaries practised what they preached. Christianity was thus caught, not necessarily taught.

How different are we, the modern Christians! We have a reticence about our religion: we count it too intimate and personal, a matter not to be discussed in public. They say: "I don't wear my religion on my sleeve," as though we are ashamed to say we are Christians! Do our lives exhibit any relation to Jesus's message? Of course we had very saintly bishops in olden days, like Parumala Thirumeni, who practised what they preached and brought glory to our Churches. Those are only faint memories now. The present day emphasis is on building bigger churches, erecting 'kodimarams' and bell-towers! Some of the modern churches are so huge and opulent that they look like museums and have become tourist attractions, hardly a house of prayer. I wonder if Jesus will ever want to step into any one of them! There are divisions inside the same Church, not in the matter of faith, but over money and power! The churches now charge for every service they give; even at a funeral, every priest who turns up at the site is entitled to a purse! The Bible says: "Freely you are given; freely you must give." Such truths are swept under the carpet; now it is:

"Make hay while the sun shines." Preachers become rich overnight; they live in palatial houses, drive around in posh cars, and they fly 1st class by air and stay at 5-star hotels. I am told that in the marriage market preachers are in greater demand than doctors and engineers. I don't want to paint every one of them with the same brush. I am sure there are people who walk the talk and bring glory to Christianity. Many ordinary Christians give up their highly lucrative jobs and work among the deprived and marginalised people in our country. They are often not visible to the public, but they quietly show their commitment to their Saviour. What attracts people is their simple life-style, their piety.

Christianity has great resilience. In spite of attacks, hostility and factions within, it has risen from death, cast off its grave clothes and entered into new life. Where we thought communism had completely wiped it off, we see that in many of the former communist countries, it has risen again. God always seems to leave a remnant who rise up to give leadership when all seems a failure.

God is more interested in what you are than in what you do. When people look into our lives, will they be inspired to call us Christians?

"Only those who see the invisible and believe in the incredible are able to do great exploits in the name of Christ." Christian Vision - 23
Prof.(Dr) T.V.Thomas

# A Little Act of Kindness



A little act of kindness can change this world into a better place to live in. Many of you might have seen the whatsapp video which presents the attitude of a rich man to his little lovely dog. While he was eating sumptuously, his dog had whimpered at the feet of the dining table for the morsels which fell from his master's plate. (This, in fact, reminds us of the story of the rich man and Lazarus in the Bible in which the rich man does not show any mercy to Lazarus who begs for a little food.) This dog's unkind master's behaviour changed totally when he happend to see a beggar on the roadside pampering that hungry dog, giving it the little food he had got from others and the dog in turn wagging its tail, expressing its thanks to the beggar. This benevolent act of the beggar turned that malevolent rich man into a very kind person. Aesop, the Greek fable writer, writes, "No act of kindness, however small, is wasted. A simple act of kindness can make a tremendous impact on a person's life.

Another video presents the gentle behaviour of a young man who collects the leftovers of rich men who waste their food, from luxurious hotels everyday in carrier bags and distributes them to poor beggars on the street. One day, the manager of the hotel sent a waiter behind him to see what he was doing with the leftovers. The gentle act of that man really touched the manager of that hotel. John ruskin writes, "A little thought and a little kindness are worth more than a great deal of money". Even a small act of kindness can make a big difference in someone's world, another anonymous writer remarks.

Norman Mc Kinnel's play, 'The Bishop's Candlesticks' which is an adaption of an abstract from the French play 'Les Miserables' by Victor Hugo tells us how a little act of kindness has changed a hardcore criminal into a reformed person.

Love, kindness and redemption are the major themes of the play. In the play, a convict breaks into a Bishop's house and asks for food, threatening the Bishop's life in the process. The Bishop offers him not just food and shelter, but his sympathy too. Instead of being grateful, the convict steals the Bishop's candlesticks, his valuable possessions and escapes. He is soon caught and arrested by a sergeant, who presents him to the Bishop. The Bishop, however, claims to have given the candlesticks to

# ബാങ്ക് ഓഫ് ഇന്ത്യ

യു.സി. കോളജ് ശാഖ, ആലുവ

ടെലഫോൺ : 0484 2603838, 2606491 Mob : 9496310982

താഴെക്കാണുന്ന നിക്ഷേപപദ്ധതികളും വായ്പാ പദ്ധതികളും ബാങ്കിൽ ലഭ്യമാണ്.

സേവിംഗ്സ് ബാങ്ക് നിക്ഷേപം

പ്രസ്വകാല/ദീർഘകാല

സ്ഥിരനിക്ഷേപങ്ങൾ

പ്രവാസി (NRE) നിക്ഷേപങ്ങൾ

റിക്കറിംഗ് നിക്ഷേപങ്ങൾ

ഇൻഷുറൻസ് പദ്ധതികൾ

സ്വർണ്ണനാണയങ്ങൾ

മുതിർന്ന പൗരന്മാർക്ക് കൂടുതൽ പലിശ

ATM, BTM, Net Banking സൗകര്യങ്ങൾ

ഭവന വാത്പ

വാഹന വായ്പ

വ്വാപാര വായ്പ

സ്വർണ്ണപ്പണയ വായ്പ

കാർഷിക വായ്പ

വിശദവിവരങ്ങൾക്ക് മാനേജരുമായി ബന്ധപ്പെടുക.

the convict as a gift and requests him to be released. This simple act restores the convict's faith in humanity and encourages him to go back to leading an honest life. William Wordsworth, the 17th century poet, the greatest lover of Nature, in his poem, Tinter Abby Lines... "The little writes. nameless unremembered acts of kindness and love are the best part of a person's life". Everyone comes into this world with nothing and leaves this world with nothing. It is what we do in between that makes all the difference. Let's light the candle of kindness and love in the dark

21<sup>st</sup> century world where people are groping about in the darkness of life, wanting kindness and love. "Light a candle in darkness instead of cursing the darkness"

Little drops of water, Little grains of sand, Make the mighty ocean And the beauteous land. Little deeds of kindness, Little words of love, Make our earth an Eden, Like the heavens above.

(Nursery rhyme)

**Church Weekly Subscription Form** (Ref. Page 2 of the magazine) Name Mailing address Phone No. ..... To The Circulation Manager, "Church Weekly" The Alwaye Fellowship House, U.C. College P.O., Alwaye - 683 102, Kerala, India Dear Sir, I am interested in subscribing to The Church Weekly. I am enclosing herewith cash/cheque MO/DD for Rs.....towards Annual/Life subscription. Place: Date: Signature



Life Style

Dr. Annie David

# The Parable of the Prodigal Son



The story of the Prodigal Son is perhaps the best known of all the parables recorded in the Gospels. To the best of our understanding Jesus had the intention of illustrating through this parable the limitless love of our Heavenly Father who is forgiving to a fault.

Here is a father completely forgiving the worst possible sins committed by a wayward son, just because he came back to him with the deepest possible repentance. Sometimes I am tempted to think that most of us parents these days are much wiser than the father in this story. In the first place, not many of us would grant to our children all the foolish things they ask for; we know that such requests come from them out of their ignorance, and we imagine that we certainly know better than they do. Perhaps we do. And we also believe that it is because we love them so truly that we don't grant them what they ignorantly ask for. This could be true too.

Let me push you a little more along this line of thinking. What happens next? Do we try to get our child to understand the wisdom behind our refusal to comply with his request? Or, do we leave him alone, hoping that he would understand and come round on his own? Let us go one step further. What if the son totally fails to understand our intention? What could happen if this is the case?

There are two possibilities. Either he eventually comes to the realization that his

father was right in denying him what he wished for, and with gratitude he rebuilds his broken relationship with his father; and there is perfect harmony once more at home. It is also possible that your son never gets back to you with love and affection; the relationship is broken for ever. These two possibilities existed in the case of the Prodigal Son also – to come back to his father, having realized his folly, or to turn his back upon his father forever, and he chose the first one, according to the story that Jesus told; it could very well have been the other way too.

To my mind, it is immaterial whether the father grants the son's wish or not. In our understanding of the story that Jesus told, the focus is on the unfathomable love of the father. But my preference is to have the focus on the son's repentance. The father could be either 'foolish' or 'wise'; whichever way the father acts, what is crucial is the son's reaction to the way his future unfolds. I would rather have my spotlight on the son's repentance; the depth of his repentance is what made all the difference in Jesus's story. Sometimes God answers our prayers immediately, and we are granted what we asked for. At other times, God in His great wisdom, withholds many things we ask for. Whichever way He acts, are we willing to restore our relationship with Him if it is broken? How sincerely do we repent when we realize that we were wrong in our decisions and actions?

0



# **Defeat is Temporary**

(Post Lent thoughts)



Defeat is temporary but giving up makes it permanent. If you limit your efforts after a few defeats you are allowing defeat to become permanent. If a child fails in one subject, every time, he has to put in extra effort for that subject not just saying "Oh! that subject I can never pass, no use studying it." What use is algebra(or any particular subject which the child hates) in life? To make matters worse WhatsApp and trolls add fuel by saying big personalities were school drop outs or they were not toppers in schools. Most parents might have gone through these experiences while teaching their children during the exam times. I have also gone through these while teaching my children and now while teaching my grandchildren.

Tell them to keep trying until they succeed. If the spider had given up with its first fall it would never have made its beautiful web. If Sachin Tendulkar had given up after getting a 'duck', he would never have reached the 'Master Blaster' position. Failure is the stepping stone to success.

During the lent period we may have broken our lent at times, may have committed small mistakes, we may not have said all our hourly prayers, we may have made violations in the food we ate. It's OK... God has not told us to forsake meat or fish, it is just a sacrifice, a small restriction we impose on ourselves. I know

people who gave up sweets, or something which was inevitable for them like alcohol, etc.

There are still others who believe it's not what goes into the mouth that matters but what comes out of the mouth that matters more. A restriction in our talking, not to use foul language, not to hurt any one by sarcasm etc. may be a good idea.

There are still others who believe in giving their time and energy for helping others. They place less emphasis on "what to give up" but give more importance on "what to give" – in volunteering and giving their time and energy to others.

The lent period should always be a time for spiritual servicing. Just as our vehicles need periodical servicing our body and mind also require servicing. Clean out any sin we have committed knowingly or unknowingly and fill our hearts with good thoughts and deeds for receiving our resurrected saviour.

Small defeats and omissions may happen but we have a God who knows us inside out and will forgive us if we truly repent and surrender ourselves into his hands. You know the Lord will do great things for you at the right time, provided you accept him and thank him every moment of your life for all the sufferings he bore for you.

0



## DR. MATHAI'S HOLISTIC HEALTH CENTRE













#### WELLNESS PROGRAMMES

- Stress Management
- Weight Management
  - Anti-ageing
  - Detoxification
  - Rejuvenation
  - Ayurveda Special

#### **FEATURES**

- 30 acre certified organic farm
- 25 luxurious rooms (Deluxe to Suites)
  - 44 treatment rooms
  - Fresh ovo-vegetarian cuisineLibrary
    - Walking track
- Herbal garden (Over 200 medicinal plants)
  - Guest from over 70 nationalities

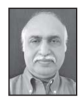
#### MEDICAL PROGRAMMES

- Arthritis Management
- Cardiac Hypertension
- Diabetes Management
- · Asthma Management
- · Neuro-muscular disorders
  - De-addiction

Awarded 'Best Wellness Centre' -Ministry of Tourism and India's 1st NABH Accredited AYUSH Hospital for Ayurveda, Homeopathy, Yoga & Naturopathy

> Soukya Road, Whitefield, Bangalore - 560 067. Tel: +91 80 28017000-08 Mob: +91 98453 74400 Email: info@soukya.com

# SHOE SHINE!!



As usual, I was late in the church. So I entered through the western gate, in the hope that all devotees would be facing the east. To my dismay, I found many people sitting on the steps facing the west, as if they were there to count the latecomers. Some were busy managing their restless kids, who otherwise would have enjoyed the fun of running up and down the red carpet in the middle of the church, quite unaware that it is meant for the souls of the departed believers. Some of the office bearers were walking here and there with an air of importance, not giving that much importance to what was going on inside the church.

I joined the less faithful in the last line in the open space in front of the church, taking care not to embarrass the east-bound devotees. From where I stood, the activities inside the church were not visible and so I literally joined the group about which our Lord had said, "Blessed are those who believe without seeing!"

Roaming to the left and right, my eyes finally rested on the different kinds of shoes and other footwear scattered all around us... so many models... colours and designs!... It was a treat to my eyes... until I noticed that some of them were very shabby!

We come to the church from different places, but with a common purpose... we leave our footwear outside, not because we like to do so but because there is a direction board to that effect... Most of the footwear were similar... but some of them were shining and some very dull. Why is it so?

We are very careful about our attire and appearance. We take due care of our physical fragrance even though that much concern is not there for our behavioural fragrance. Most of us try to keep our footwear neat and clean. We want our shoes to shine! But the majority of the pieces appeared very shabby, obviously because of careless usage and poor cleaning. Accumulated dust, left unattended for a long time, has seriously affected the shine of the footwear; in other words, they have lost their original grace!

It applies to our lives as well. Most of us take care to appear great in front of others but some are careless. Just as the footwear requires regular dusting, cleaning and polishing, we also require regular cleansing. During the period of Lent, we were in an atmosphere of such a cleaning process but to keep up the tempo, it requires much effort on our part. The sea of footwear in front of me made me more conscious about the need of such cleaning. Unless we do periodic cleaning, dust will be accumulated, and we will lose our 'grace'. So it is a must that we clean our minds and reset our lives.

Oh! The church service is over and I have to move forward to get the blessing, which is preceded by the offertory. Then, nobody bothers whether I came in time or not! Now I am entering the holy place where shoes and all thoughts of footwear are not allowed... So, Bye for the time being.

May 2019/Church Weekly/RNI No. 3216/1957 Registered No. KL/ALY/0029/2018-20 Licence No. KL/CR/ALU/WPP-01/2018-20 Licenced to Post Without Prepayment. Price: Rs. 10/-Vol.73 Issue 5

Date of Publication: 15/5/2019

# with best compliments from





MRF TYRES

**Tyres with Muscle** 

124, Greams Road, Chennai - 600 006

Printed by KURUVILLA M. GEORGE, published by KURUVILLA M. GEORGE on behalf of the Alwaye Fellowship House Association, Aluva – 683102 and printed at the Alwaye Press, Friendship House, Aluva – 683101 and published at the Alwaye Fellowship House, U.C. College P.O., Aluva - 683102. Editor: KURUVILLA M. GEORGE